

## مولا ناعبدالله عباس ندوى

تاریخ ندوین سیرت

سیرتِ نبوی سے متعلق ابتدائی تاریخ کا تذکرہ اور مضامین سیرت کا اجمالی خاکہ

دارالعلوم ببل السَّلام، حيدرآباد



جمله حقوق محفوظ

باراول

ماماله المحامة

: گماره سو تعداد

Rs: 100/=



دار الملوم سبيل السلام، مدينة الملم ، حيدر آباد

DARUL ULOOM SABEELUS SALAM MADINATUL ILM, HYDERABAD,50005

Ph: 0091-40-24440450-Fax: 24441835

Email: Marhaba@hd2.dot.net.in

لنے کے بتے: الکتبة الندوب ندوة العلماء بكھنو

و مندوستان پیمرایم و ریم مجمل کمان، حیدرآباد

ه کت خاند عزیزید، نی دالی

و زكريا بكد يو،ديوبند،يولي ين كود 247554

| ۵  | نگاهِ الله ليس مولانامحدر ضوان القاسمي          | f  |
|----|-------------------------------------------------|----|
| 10 | اظهار تشكروا متنان مولانا عبدالله عباس ندوى     | ٢  |
| 11 | مقدمه مولاناسيد محدرا بع حسني ندوي              | ٣  |
| 14 | تمهيد مولاناعبدالله عباس ندوي                   | ۴  |
|    | پاپ اول                                         |    |
| ۲۲ | عرب اور علم تاریخ                               | 1  |
| ۲۳ | سیرة النی کے ما خذومصادر                        |    |
| 74 | سيرة النبي كي تدوين                             |    |
| 74 | محابه کرام اورسیرة النبی ہے متعلق احادیث پرتوجہ | ۴  |
| 12 | تابعين اور مدوين سيرة النبي                     | ۵  |
| 2  | اولين سيرت نگار                                 | 7  |
| 29 | ابن اسحاق                                       | 4  |
| ۱۹ | ابن ہشام                                        | ٨  |
| 2  | اسهيلي                                          | 9  |
| 2  | ابوذرالخشني                                     |    |
| ٣٦ | سيرة النبئ پراہم کتابیں اور دستاویزیں           | 11 |
|    | باب دوم                                         |    |
| ۵٠ | مفامین سیرت                                     | 1  |
| ۵۰ | سیرة النبی کی کتابوں کے اہم عنوانات             | ۲  |

س ہجرت کے بعد جہاد وقال کاسلیلہ م غزوات نی کے اسباب وانواع 01 ۵ شائل النبي 50 ٢ خصائص الني 4 AF 4 ولائل الني 44 ٨ اخلاق النبي M ۹ خلاصه 17 بابسوم مضامین سیرت کاخصوصی مطالعه آن ما YA ٢ تقوي 14 س حسن اخلاق 100 م اخلاص 114 119 ۵ ابتبال 110 ۲ اخبات 100 ے اضباب ۸ توکل 109 ۹ قرآن کریم اورسیرت نبوی مین دحسن ادب کی اہمیت 179 191 ا مصادرومراجع پنجبرعالم كى سيرت پراردويس كتابيس مولانامحدرضوان القاسى ١٩٣



ہم سب جانے ہیں کہ اللہ تعالی نے حضرت محمقات کو نبی آخر الزمال کی حیثیت سے مبعوث فرمایا ہے، جس کا صاف مطلب یہ ہے کہ آپ کی نبوت تمام حد بند یوں سے بالا ترہے، کوئی زمانہ، کوئی دور، کوئی ملک اور کوئی علاقہ ایسانہیں ہے کہ وہاں نبی آخر الزال محمقات کی کا نور نبوت نہ پہنچتا ہو، اس کی تائید میں قرآن کی متعدد آیتیں اور خود نبی کریم آلیت کی بہت سی حدیثیں پیش کی جاسکتی ہیں، لیکن' عیاں راچہ بیال' کے پیش نظریہاں اس کی ضرورت محسوس نہیں کی جارہی ہے، بس اتناسم کے لیجئے کہ ہے۔

پرچم دین مبیں جب شاہ دیں لے کر اٹھے
جب بی آخرالز مال عالم میں ہر سو بول بالا ہوگیا
جب بی آخرالز مال علیہ کی نبوت کی میہ ہمہ گیراورعالم گیر حیثیت ہے، تو آپ کی ۱۳ رسالہ ناسوتی زندگی کا مضبوط و شخکم ریکارڈ ہونا ہی چا ہے تھا، اورخالق کا نئات نے مختلف انداز سے اس کا انتظام فر مادیا، آپ کی حیات طیبہ کا کوئی لمحہ ایسا نہیں ہے جو محفوظ ہونے سے رہ گیا ہو، خلوت اور جلوت، رزم اور بزم ، صلح اور جنگ کے تمام تر حالات اور شب وروز کے معمولات کچھ اس طرح زنجیری تسلسل کے ساتھ بیان ہوتے چلے آرہے ہیں کہ کہیں سے کوئی کڑی نہ غائب ہوئی ہے اور نہ ہی کمزور پڑی ہوتا ہے، تو آپ ہے، بلکہ تاریخی دلائل و شواہد ہے بتاتے ہیں کہ ہردن جب وہ طلوع ہوتا ہے، تو آپ کے سلسلہ کے جوتاریخی خفائق ہیں وہ مضبوط ہی ہوتے چلے جاتے ہیں اور یہ سلسلہ کے جوتاریخی خفائق ہیں وہ مضبوط ہی ہوتے چلے جاتے ہیں اور یہ سلسلہ کے حوتاریخی خفائق ہیں وہ مضبوط ہی ہوتے چلے جاتے ہیں اور یہ سلسلہ کے حوتاریخی خفائق ہیں وہ مضبوط ہی ہوتے چلے جاتے ہیں اور یہ سلسلہ

قیامت تک جاری رہے گا۔ یہی وجہ ہے کہ عربی اور فاری زبانوں ہی میں نہیں جوآپ کے دور کے اعتبار سے قدیم اور معروف بھی جاتی ہیں، بلکہ ہرعلاقہ اور ہر ملک کی قابل ذکر زبانوں میں آپ کے ذکر جمیل کے جلو نظر آتے ہیں، اور" وَرَفَ عُ نَالِكَ ذِكُرَكَ "کی قرآنی تعبیر کی تشریح ملتی رہتی ہے۔ آپ کی محبت کیوں کہ جزوایمان ہے، اس لئے آپ پر ایمان لانے والوں نے اس موضوع سے اپنے بے پایاں شغف اور والہانہ تعلق کا ایسا اظہار کیا ہے کہ دوسری شخصیتوں کے بارے میں ایسی مثال پیش کرنے تعلق کا ایسا اظہار کیا ہے کہ دوسری شخصیتوں کے بارے میں ایسی مثال پیش کرنے سے زمانہ قاصر ہے، یہی نہیں بلکہ غیر مسلم بھی پیارا شھے ہیں:

انوار بے شار معدود نہیں رحمت کی شاہراہ مسدود نہیں معلوم ہے کچھ تم کو محمر کا مقام وہ اسلامیہ میں محدود نہیں وہ

آپ کی دات گرامی چول کمن علم وعرفان ہاور قرآن عیم سرچشمہ ہمایت ہے،اس لحاظ سے اللہ تبارک و تعالی نے اپنی حکمت بالغہ کے تحت اپنی کتاب قرآن عیم اورا حادیث مبارکہ (آپ کے اقوال، اعمال، احوال) کی حفاظت کا سامان فر مایا اور پھر اپنے اپنے دور کے اصحابِ فکر و نظر اور عشاق رسول کو یہ تو فیق و سعادت بخش کہ مانوس اور معروف تاریخی تر تیب اور انداز سے آپ کی سیرت کی تدوین کے کام کی بنیاد ڈوالیس، اوراس بنیاد پر بعد میں آنے والے لوگ اپنے مزاح و ذوق کے اعتبار سے بنیاد ڈوالیس، اوراس بنیاد پر بعد میں آنے والے لوگ اپنے مزاح و ذوق کے اعتبار سے آپ کی سیرت پر مضامین تیار کرتے رہیں، گویا غیبی نظام کے تحت کے کھ لوگ الحق اللہ انہوں نے تدوین حدیث انہوں نے تدوین حدیث کا موضوع اپنے لئے منتخب کیا، قرآن و حدیث کی روشن میں قانونی طور پر مستنبط کے کاموضوع اپنے لئے منتخب کیا، قرآن و حدیث کی روشن میں قانونی طور پر مستنبط کے اور کام و مسائل کو ' فقد' کا نام دیا گیا اور بہت سے حضرات نے تدوین فقد کی موسائل کو ' فقد' کا نام دیا گیا اور بہت سے حضرات نے تدوین فقد کی

تاریخ مرتب کردی، ظاہر ہے کہ احادیث مبار کہ میں آپ کی بوری زندگی کی جھلک ہر حیثیت سے آگئی ہے تاہم ضرورت تھی کہ تاریخی اعتبار سے تدوین سیرت پربھی کام کیا جائے، اس موضوع کو بھی اہل تحقیق نے تشنہ ہیں چھوڑا، اور قافلہ در قافلہ اس مقدس موضوع کے لئے تیار ہوتا چلا گیا۔

زیرِنظر کتاب کے بلند نگاہ اور وسیح المطالعہ، کتب نبؤی سے سرشار مصنف حضرت مولا نا عبد اللہ عباس ندوی دامت برکاہم (پیدائش ۱۳۴۴ھ) نے اسلامی تاریخ کے مختلف پہلوول میں اپنے لئے تدوین سیرت کی تاریخ کاعنوان متحب فرمایا اور واقعہ یہی ہے کہ اس موضوع پر ان کی یہ کتاب بصیرت افر وز اور چیثم کشاہے۔ وہ لوگ جو سیرت نبوی کا مطالعہ کم قوصیق کی روشنی میں کرنا چاہتے ہیں، ان کے لئے اس کتاب کی حیثیت بلاشہ چراغ راہ کی ہے۔ مصنف کے ہم وطن مشہور زمانہ صاحب قلم مولانا سید مناظر احسن گیلائی (۱۳۱۰ھ ۱۳۵۵ھ) نے اردو میں "تدوین حدیث" لکھ کر اس زبان کوسن و جمال اور وقار واعتبار بخشاہے۔ اور اس کتاب کے ذریعہ ان کے فریعہ ان کی عظیم تاریخی کارکردگی سامنے آئی ہے۔

اس میں کوئی شک نہیں کہ مولانا نے بڑی محنت، عرق ریزی اور باخبری سے
اس کتاب کومر تب فر مایا ہے، کتاب کا مطالعہ بتا تا ہے کہ اس موضوع کے مراجع اور
ماخذ پران کی گہری نظر ہے، مختلف زبانوں پر عبور نے بھی ان کی اس کتاب کی اہمیت
اور حیثیت کو نہایت نمایاں طور پر اُجا گر کیا ہے، سیر تِ نبوی کے موضوع سے خصوصی
تعلق رکھنے والوں کے لئے بہزالی، انوکھی اور دلچیپ کتاب نگ راہ سے آشنا کرے گ
نظر تے کو شے کھلیں گے، ذہن کو شکفتگی ملے گی، روح کو بالیدگی اور ایمان ویقین کو تازگ حضرت مولانا سیر محمد رابع حسنی ندوی مدظلہ (صدر آل انڈیا مسلم پرسنل لا بورڈ و ناظم

ندوۃ العلماء لکھنو)نے اپنے "مقدمہ" میں اس کتاب کا تعارف فاصلانہ اور دیدہ ورانہ انداز میں کرایا ہے، اس مقدمہ یا تعارف کی حیثیت" کلیدِ کتاب" کی ہے، جس کے مطالعہ کے بعد اس کتاب کی اہمیت مزیدواضح ہوتی ہے۔

چندسال پہلے دارالعلوم بیل السلام نے حیدرآباد نے خطبات سرت کے لئے مصنف کتاب کودعوت دی تھی اور انہوں نے یہاں سات خطبات دیے جواہل علم اور اصحاب ذوق کے حلقوں میں کافی مقبول ہوئے اور بیٹمام خطبات "بیٹم براخلاق وانسانیت کے نام سے دارالعلوم سبیل السلام نے قدر دانوں تک پہنچایا۔ اس کتاب کے بعد دوسری باراس ادارہ کومولانا کی زیرِ نظر کتاب شائع کرنے کی سعادت حاصل ہور ہی ہے موضوع کی قدرو قیمت اور کتاب کی اہمیت کے پیش نظر مجھے امید ہے کہ بیہ کتاب بھی مولانا کی دوسری کتابوں کی طرح شوق کے ہاتھوں لے جائے گی اور قدر کی نام وں سے پڑھی جائے گی اور قدر کی نام وں سے پڑھی جائے گی۔

میں مولانا کا شکر گذار ہوں کہ انہوں نے دارالعلوم میں السلام حیدرآبادکو
اس وقع کتاب کی اشاعت کی اجازت مرحمت فرمائی، اللہ تعالی ان کے طاقتوراور
شگفتہ بیاں قلم کو ہمیشہ تروتازہ رکھے اور صحت وعافیت کے ساتھ ملت اسلامیہ پران
کے سایۂ عاطفت کو دراز فرمائے ۔ بی بھی دعاء ہے کہ سیرت کے اس سدا بہار
موضوع کا نفع عام ہواور مصنف، نا شراور معاونین کا بیا شاعتی عمل بارگاہ الہی میں
شرف قبول حاصل کرے۔

آج سے چندسال پیشتر راقم الحروف نے پیغیبرعالم کی سیرت پر''اردو دیں کتاب کی نظر دیں کتاب کی نظر دیں کتاب کی نظر سے ایک مضمون سپر دِقلم کیا تھا جومصنفِ کتاب کی نظر سے گزرا۔ ایک خط میں تذکرہ فر مایا کہ آپ این اسی مضمون کو کسی حیثیت سے میری کتاب'' تاریخ تدوین سیرت' میں شامل کر لیجئے ، تعمیلِ تکم کے طور پرزیر نظر میری کتاب'' تاریخ تدوین سیرت' میں شامل کر لیجئے ، تعمیلِ تکم کے طور پرزیرِ نظر

کتاب کے آخر میں بیمضمون بطور ضمیمہ شامل کیا گیاہے (صفحہ ۱۹۳ تا ۲۰۰۷) اس سے موضوع کا ایک دوسرا رُخ سامنے آئے گا، اور سیرتِ نبوی کے مقدس موضوع پرتج ریوں اور کتابوں کے مسلسل اضافہ سے بیٹا بت ہوتار ہے گا کہ:

اک نام مصطفیٰ ہے جو بڑھ کر گھٹا نہیں ایک نام مصطفیٰ ہے جو بڑھ کر گھٹا نہیں ورنہ ہر ایک عروج میں بنہا زوال ہے

محمد رضوان القاسم ناظم دار العلوم بيل السلام حبير رآباد

سارر جب ۱۳۲<u>۳ هے</u> مطابق مکم تمبرسا۲۰۰

☆☆☆

## اظهارتشكروامتنان

بيه ايك مختصر رساله "تاريخ تدوين سيرت" برقلم بند كيا گيا تها قارئين كي معلومات اورسیرۃ النبی سے لبی، ذہنی وابشگی بڑھانے کی خاطراخلاق وشائل کے ایک گوشے پر پچھروشنی ڈالنے کی کوشش کی گئی ،حضور انور صلی اللہ علیہ وسلم کاحق تعالیٰ جل شانہ سے روحانی تعلق عبادت میں میسوئی ،اسی کی ذات پاک پر ہرچھوٹے بڑے معامله میں بھروسہ،اس سلسلہ کی آیات واحادیث کااضافہ کردیا گیا۔ اس كتاب كي اشاعت دارالعلوم بيل السلام مدينة العلم، حيدرآ بادكي طرف ہے ہور ہی ہے جس کے لئے مؤلف حضرت مولا نامجر رضوان قاسمی کاشکر گزار ہے۔ آیات واحادیث کے مسودہ برعزیز مکرم مولانا محمد خالد غازیپوری، استاذ حدیث (دارالعلوم ندوة العلماء) في نظر ثاني كي خدمت انجام دي - جـزاه الله حيرا-فاضل دانشور امين الدين شجاع الدين صاحب رئيس التحرير "تغييرتيات" نے اس كى کمپوزنگ میں سہولتیں بہم پہنچائیں، میرے ذاتی معاون مولوی محمد ارشدیز دانی مجھ سے املا لے کر صاف حروف میں نقل کرتے رہے ، حضرت تھانویؓ نے تقویٰ اور "لَعَلَّكُمُ تَتَقُونَ" كترجم ساق وسباق كى روشى ميس كس طرح كئے ہيں اس كے متعدد خمونوں کی ضرورت تھی اس کومولوی فرمان سلمۂ نے پورا کیا۔اللہ تعالی ان تمام اعزه واحباب کی کوششیں قبول فر مائے۔ --عبدالله عباس ندوی

## مقدمه

## مولا ناسيدمحدرا بعحسني ندوي

الحمد لله رب العالمين ، والصلاة والسلام على سيد المرسلين وخاتم النبيين محمد ، وعلى آله وصحبه أجمعين ، أما بعد:

زیرنظر کتاب "تاریخ تدوین سیرت "سیرت بنوی کے موضوع پرایک نے طرزی اورمفیدترین اندازی کتاب ہے، یہ جناب مولانا عبداللہ عباس صاحب ندوی (اطال الله بقاء ہ) کی سیرت بنوی کے موضوع پر پانچویں کتاب ہے، اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ مولانائے محترم اس موضوع سے کتی خصوصیت رکھتے ہیں ، اور یہ موضوع بھی ایسا ہے کہ ہر مسلمان کودل سے زیادہ عزیز ہے، اس سے تعلق رکھنے سے نہ صرف یہ کہ قلب کو سکمیان ملتی ہے بلکہ زندگی کے سدھار میں بنیادی مدد ملتی ہے، حضور (صلی اللہ علیہ وہ کم کی اللہ علیہ وہ کہ کہ اللہ علیہ وہ کہ کہ واللہ تعالی نے ۲۳ سال اس دنیا میں رکھا، اتی طویل مدت جس میں اب کو ہر طرح کے حالات سے گذرنا پڑا، رب العالمین نے کسے اپنے حبیب کو ان حالات سے گذارا، در حقیقت انسانوں کے لئے اس طریقہ سے قیامت تک کے حالات سے گذارا، در حقیقت انسانوں کے لئے اس طریقہ سے قیامت تک کے لئے ایک اعلیٰ نمونہ مہیا کرنا تھا جس کو انسان اپنی فلاح و بلندی کی طرف بڑھنے کے لئے لیک وہ مونہ زندگی خدا کی طرف کر یہ میشمتل ہے، جن کی جتنی نقل کر سے نقل کر سے نیمونہ زندگی خدا کی طرف

سے انسانوں کے لئے بلکہ سارے عالموں کے لئے نعمت درحمت بنا کرانیانوں کے سامنے بیش کیا گیاہے،اس کے لئے اللہ تعالی نے اپنے حبیب کوان تکلیفات اور ذمہ دار بوں میں رکھاجن سے آپ اپنی ۱۳سالہ زندگی کی شعوری عملی مدت میں گذر ہے۔ مولا ناعبدالله عباس صاحب ندوی کاعربی زبان وادب اورعلوم قرآنهیہ شروع ہے تعلق رہاہے،اس کی بناء بران کو بیرق پہنچتا تھا کہوہ اس اہم موضوع کواپنی تصنیف و تالیف کے لئے اختیار کریں ،اوراپنے اردوداں طبقہ کوان پہلوؤں سے آثنا كرائيں، جن سے آشنائی كے لئے قرآن وسيرت كے وسيع مطالعه كى ضرورت ہے، مولا نائے محترم کا پیایک عظیم کام ہے اور ان کاحسن ذوق ہے کہ انہوں نے اس اہم موضوع كوا پناموضوع خاص بنايا، وه ندوة العلماء ميس عربي زبان وادب كے اعلی استاد رہے ہیں ،اور مکہ مکرمہ کی یونیورٹی میں بھی تعلیم ویڈرلیس کا فرض انجام دیاہے،ندوة العلماء سے ان کاعلمی سر پرستی کا تعلق ہے، وہ دار العلوم ندوۃ العلماء کے معتمد تعلیم ہیں،اورعلوم عربیہ وعلوم دینیہ سے ان کو برابرخصوصی شغف ہے،وہ فکراسلام حضرت مولا ناسید ابوالحس علی حسنی ندوی رحمة الله علیه سے اپنے شروع دور سے ملمی استفادہ اور دین تعلق و محبت رکھتے رہے ہیں، وہ ادب کا اعلی ذوق رکھتے ہیں،خواہ وہ ادب عربی ہو یا ادب اردو ہو یا ادب فارسی ہو، اور سیرت نبوی کا مطالعہ کرنے والے کے لئے عربی ادب کے ذوق کی خاصی ضرورت ہے،اس طرح ان کوسیرت نبوی سے خصوصی ربط ہوا، اور نبی اعظم رحمۃ للعالمین (صلی اللّٰدعلیہ وسلم) کی سیرت ہرمسلمان کے لئے اہم موضوع ہے،اس کے لئے ایک مسلمان کو جو بھی ممکن ہے وہ کرنا چاہئے ،اور سیرت نبوگ وہ موضوع ہے جس کے حالات وواقعات کا قرآن مجید سے خصوصی ربط ہے۔ام المؤمنین حضرت عائشه رضى الله عنها سے حضور رسول اكرم صلى الله عليه وسلم كے صفات واخلاق كے بارے میں دریافت کیا گیا تو انہوں نے فرمایا " کان حلقه القرآن" کرآپ کے

اخلاق وصفات قرآن مجیدسے ہیں، یہ جملہ ہے تو بہت مختر کین بہت پُر معانی ہے۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی نشو ونما کے لئے اللہ تعالی کی طرف سے خصوصی انظامات ہوئے، آپ اللہ تعالی کے گھر کعبہ مشرفہ کے شہر مکہ مکر مہ ہیں اس کے منتخب ترین باشندوں کے خاندان ہیں پیدا ہوئے، اس کے بعد شہری زندگی کی کدورتوں سے ہٹا کر قریب کے اچھے دیہات کی صاف و سادہ فضا ہیں بھیج دیئے گئے خود حضور صلی اللہ علیہ و کلم نے اپنی زبان کی صحت و خوبی کے تذکرہ میں فرمایا کہ ولدت فی قریش و نشأت فی بنی سعد "لیمنی میں مکہ میں پیدا ہوا اور بخوسعد قریش و نشأت فی بنی سعد "لیمنی میں مکہ میں پیدا ہوا اور بخوسعد میں پروان چڑھا، ایسے ماحول میں نشو و نما ملنے کے ساتھ آپ کو اللہ تعالی نے ایسے اخلاق فاضلہ عطاء کئے کہ آپ کے د کھنے والے اور ملنے جلنے والے آپ کے صفات و اخلاق فاضلہ عطاء کئے کہ آپ کے د کھنے والے اور ملنے جلنے والے آپ کے صفات و اخلاق کے برملا قائل و معتر ف ہوتے تھے، صدق گوئی، امانت داری، غریب پروری، معاونت آپ کی وہ صفات تھیں جن کا اعتر اف آپ کے مصیب نے والوں نے بار ہا کیا۔

پھرچالیس سال کی عمر میں آپ کو نبوت ملی ، اور کلام الہی کا آپ پرنزول ہونے لگا، اور آپ کواس کے مجزانہ اسلوب و حکیمانہ رہنمائی مسلسل واسطہ پڑنے لگا، حس کے ذریعہ آپ کی زندگی کے انفرادی اور اجتماعی دونوں پہلوؤں سے حلق رکھنے والے حالات میں اللہ رب العزت کی ہدایت اور تربیت کا سلسلہ برابر جاری رہا، ان سب اسباب نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو ایمان واعتماد علی اللہ ، اخلاق و کردار ، عزم و حرم ، حوصلہ وہمت ، ہمدردی وانسانیت نوازی کے اعلی معیار کا خمونہ بنادیا ، اور خود حیات طیبہ کو انسانی زندگی کے بلند ترین اور سین ترین معیار کا خمونہ بنادیا ، اور خود رب العالمین نے فر مادیا کہ:

لَقَدُكَانَ لَكُمُ فِي رَسُولِ اللهِ أُسُوَةٌ حَسَنَةٌ لِّمَنُ

كَانَ يَرُجُو اللهُ وَالْيَوُمَ الآخِرَ وَذَكَرَ اللهُ كَثِيرًا"
"تمهارے لئے اللہ كرسول میں اچھانمونہ، ایسے فس کے لئے جواللہ سے اور یوم آخرت كی اميدر کھتا ہو، اور اللہ کوخوب یاد کرتا ہو'

اللہ تعالی نے اپنے اس خاص و برگزیدہ اور سب سے محبوب بندہ کو صرف ایک اعلی و افضل نمونہ ہی نہیں بنایا بلکہ اس کے حالات و واقعات کو انسانوں کے استفادہ اور نقل کے لئے جاوداں بھی بنادیا، اپنے کلام کو جوبصورت قرآن ہے باقی و جاری کردیا، جو حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے اخلاق وصفات کو بتانے والا ہے، اور پھر انسانی زندگی کو سدھار نے اور ما لک حقیقی اور خالق کی مرضی سے جوڑنے کے لئے قرآن مجید اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی سیرت و ہدایات ایک ظیم نعمت کے طور پر انسان قرآن مجید اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی سیرت و ہدایات ایک ظیم نعمت کے طور پر انسان کو عطاء کی گئیں، انسانی زندگی جتنی ان سے وابستہ اور قریب ہوگی اتنی ہی وہ درست اور اثر ف المخلوقات کی عظیم قدروں کے مطابق ہوگی، اللہ تعالیٰ نے سورہ بقرہ کی بہلی اور اثر ف المخلوقات کی عظیم قدروں کے مطابق ہوگی، اللہ تعالیٰ نے سورہ بقرہ کی بہلی

" ذَلِكَ الْكِتَابُ لَا رَيْبَ فِيهِ ، هُدًى لِّلْمُتَّقِينَ الَّذِينَ " ذَلِكَ الْكِتَابُ لَا رَيْبَ فِيهِ ، هُدًى لِّلْمُتَّقِينَ الَّذِينَ يُـوُمِنُونَ بِالْغَيْبِ وَ يُقِيمُونَ الصَّلوةَ وَ مِمَّا رَزَقُنَاهُمُ يُنْفِقُونَ ،

ریدوه عظیم کتاب ہے جس میں کوئی شک وشبہہ کی بات نہیں ہے،

ریدوہ عظیم کتاب ہے جس میں کوئی شک وشبہہ کی بات نہیں ہے،

ریدوں کارسے ڈرنے والوں کے لئے ہدایت ورہنمائی ہے،

جو کہ بے دیکھی بات پرایمان لاتے ہیں اور نماز قائم کرتے ہیں،

اور ہم نے جو مال دیااس سے وہ خرج کرتے ہیں۔'

اوردوسری جگہ بیفر مایا: "وَمَا اتَاكُمُ الرَّسُولُ فَنُحَاذُوهُ ، وَ مَا نَهَاكُمُ عَنْهُ toobaa-elibrary.blogspot.com (رسولتم کوجودیں اس کوتم اختیار کرو،اورجس ہے تع کریں اس

اس طرح قرآنی تعلیمات اوراس کے ساتھ اللہ کے رسول کی ہتلائی ہوئی باتیں سلمان کی زندگی کے لئے رہنماہدایات قرار پائیں، جومسلمان کی زندگی کے لئے زادراہ ہیں، چنانچیء مسراول کے رہبران علم ودین نے قرآن وحدیث دونوں کی روشنی ہے لوگوں کی زندگیوں کومنور کرنے کی علمی عملی کوشنیں کیس،اولاً قرآن مجید کو قیامت تک کے لئے محفوظ کیا ،اوراس سے استفادہ کوآسان بنایا ، پھررسول اللہ ملی اللہ علیہ وسلم کی ہدایات اوراخلاق وصفات کو کتابوں کی شکل میں مدون کیا، چنانچے سیرت نبوی پر ہر دور میں بکثرت کتابیں کھی گئیں،ان کواہل ایمان نے اپنی زندگی کے لئے شعل راہ بنایا، اس طرح سیرت پر ایک علمی خزانہ جمع ہوگیا جس میں تنوع بھی ہے اور بسط و تفصیل بھی ہے، یہ ایک اہم اور مفیدترین موضوع کی حیثیت اختیار کرچکا ہے،اس سے استفادہ کے لئے رہنمائی کی بھی ضرورت ہے، اور مختلف علماء نے اس سلسلہ میں رہنمائی کافرض انجام دیاہے۔

پیش نظر کتاب اسی سلسله کی بردی اہمیت اور افادیت کی حامل کتاب ہے، اس میں ایک طرف توسیرت پر کھی گئی اہم کتابوں کا تعارف اوران کی اپنی اپنی اہمیت کی وضاحت بھی کی گئی ہے، اور اس کے ساتھ سیرت نبوی کے اہم گوشوں کوعلمی و اصلاحی طریقهٔ کارے مطابق واضح کیا گیاہے، اور حیات نبوی کے خصوصی اوصاف کا تعارف علمی تشری کے ساتھ کرایا گیاہے، اس طریقہ سے بیسیرت نبوی کی ایک نے ڈھنگ کی کتاب بن گئی ہے، جواس موضوع پرایک خاص چیز ہے۔ مصنف كتاب مولانا عبرالله عباس صاحب ندوى (بارك الله في حياته)

قرآنیات اوراد بیات عربی کے استادر ہے ہیں، اوراس ترصنیفی کام بھی کیا ہے، ان کی الفاظِ قرآنی پرانگریزی زبان میں ڈکشنری بھی ہے، جو بردی مقبول ہوئی، کتب تفاسیر میں جو مختلف زبانوں میں کام ہوا ہے ان کا جائزہ بھی انہوں نے ایک کتاب کی صورت میں پیش کیا ہے، قرآن مجید کے الفاظ اور تعبیرات کی جو بلاغت ہے اس سے بھی بڑے فاضلانہ انداز میں اپنے طلبہ اور خوشہ چینوں کو فائدہ پہنچایا ہے، اس کے ساتھ ساتھ سیرت نبوئ کی خصوصیات کو بھی انہوں نے موضوع بنایا، اس موضوع پر ان کی گئی کتابیں اس سلسلہ میں قارئین کے لئے استفادہ کا ذریعہ بن رہی ہیں، اس زمرہ میں یہ کتاب بالکل تازہ تازہ قارئین کو حاصل ہور ہی ہے، میں امید کرتا ہوں کہ اس سے سیرت نبوئ کے شائقین اور ستفیدین بہت فائدہ اٹھائیں گے، اور بیاس موضوع کے ذخیرہ کتب میں ایک فیمتی اضافہ ثابت ہوگا۔

میں اس پر نہایت قدر دانی کے الفاظ پیش کرتا ہوں، اس کی قبولیت اور نافعیت کا مجھے یقین ہے، میں مولانا کے اس عمل کی مقبولیت عندالناس اور قبولیت عنداللّٰہ کے لئے دل سے دعاء گوہوں۔

> محمد را بع حسنی ندوی دارالعلوم ندوة العلماء کھنوَ

۵۱۲۲/۲/۱۱م ۵۱/۸/۲۰۰۲ء

## دِينَا عَالِينَا



الحمد لله والصلوة والسلام على رسول الله، ومن اتبعه و والاه، اما بعد

کے بعدسب سے زیادہ بڑی مقدار میں اور متنوع انداز میں کتابیں ترکی زبان میں ہیں،مزید جا ئنا،تھائی لینڈ،فلپائن،اورانڈونیشیامیں کثرت ہے مسلمانوں نے حصول برکت کے لئے اوراپیے لوگوں کی خاطران کی زبان اور کہے میں آنخضرے لیا اللہ علیہ وسلم کی سیرت یاک نوقل کیا ہے،جن سے واقفیت عظمت نبوی کو بڑھاتی ہے، محبت پیدا کرتی ہےاور دعوت اسلامی کے تھلنے کا ایک بہترین ذریعہ پیدا ہوتا ہے المكن جہاں تك مضامين سيرت كاتعلق ہےاس ميں كوئى اضافه نه ہوا ، اور نه كيا جاسكتا ہے، غیرسلموں میں ستشرقین اور یہودی معاندین نے کافی رنگ آمیزی کر کے اپنے عنادكوالفاظ ميں منتقل كيا ہے ايسى كتابيں بھى سيروں ميں نہيں بلكہ ہزاروں ميں ہيں، علامه بروفيسر حميد الله في مستشرقين كاجواب دينے كے لئے فرنج ميں سيرت ياك یرایک کتاب کھی ہے جس کے ترجے جرمن اور انگلش میں ہو چکے ہیں ، ابھی حال ہی میں عراق کے ایک فاضل ڈاکٹر اکرم ضیاءالعمری نے سیرت پرایک کتاب کھی ہے جس کاعنوان ''سیرت کی سیح ترین کتاب' ہے، مدینه منورہ کے دولت مند دانشورسید حبیب مرحوم نے بعض قلمی کتابوں کے اعادہ طبع تحقیق کا نظام کیاان کتابوں میں بھی چندمراجع کے ایسے حوالے ہیں جن کی فہرست بہت مختصر ہے اور مضامین سیرت کی تقسیم اس طرح ہے کہوہ کتابیں جن میں نبوت کی تصدیق اور دلائل ہیں جن کوعربی مين "دلائل النبوة" اور اعلام النبوة كمت بين، اور يحم كتابين شأكل مين بين اور ہے کہ تابیں فضائل میں ہیں ان کی فہرتیں چند کتابوں میں ملیں، اور الحمد للدان سے استفاده کی تو فیق حاصل ہوئی۔

بیعاجری دبیلوگرافی "کوجمع کرنے کی ہمت نہ کرسکا نیزیہ بات دل و د ماغ کومتا شرکرنے لگی کہ ہمارے بھائیوں کو کتابوں کا نام سننے سے کوئی علمی فائدہ ہیں ہوگا ،اور نہ کسی کو یا درہے گا اس کے بجائے مختصراً تعارف تاریخ تدوین اور قابل اعتبار کتابوں کے نام یکجاکرنے کی کوشش کی اس کے بعد بیہ خیال آیا کہ سیرت پاک کے دواہم جھے ہیں ایک کاتعلق دعوت دین، اصلاح بشر اور اللہ تعالیٰ کی توحید کے عقید ہے کو پھیلانے سے علق رکھتا ہے۔

آنخضرت کی الدعلیہ وسلم کے کارنا ہے سموں نے دیکھے صرف اہلِ ایمان نے نہیں ، کفار نے بھی اپی آنکھوں سے دیکھا۔ سیرت پاک کے وہ اجزاء جن کو آنکھوں سے دیکھا۔ سیرت پاک کے وہ اجزاء جن کو آنکھوں سے دیکھا گیا ہے ان کوہم مدر ک بالا بصار کہیں گے، آپ کی سیرت پاک کا دوسرا حصہ وہ ہے جس میں اللہ تبارک وتعالی سے یکسوئی کا تعلق ، خثوع وضفوع کا تعلق ، توکل اور ابتہال کا تعلق ، اخلاص اور تقوی کا تعلق سب وہ صفات ہیں جن کا دلوں کی آنکھوں سے مشاہدہ کیا جاسکتا ہے، ہم عربی میں اس کو کہیں گ مدر ک بالبصائر "یدوسرا حصہ بھی فہرست کی شکل میں پیش کیا جاسکتا تھا، لیکن یہ محسوں کرکے کہ سیرت نگاروں نے ان کو مختلف جگہوں پر اور متفرق مقامات پر کسی واقعہ کے سلسلہ میں بیان کیا ہے مگر ابوا ب کی شکل میں ذکر کرنے کی طرف کم تو جددی ہمت کر دہا ہوں۔

والتوفيق من الله نعم المولى ونعم النصير

بنده عاجز ونا توان عبدالله بن عباس ندوی

# باب اول

- عرب اورعلم تاریخ
- سیرة النی کے ماخذ ومصادر
  - سيرة الني كي تدوين
    - القين سيرت نگار
- سيرة النجايرانهم كتابين اوردستاويزات

## عرب اورعلم تاریخ تاریخ تدوین سیرة النی اورابتدائی سیرت نگار

رسول الله صلی الله علیہ وسلم کی بعثت سے پہلے عربوں کے پاس کوئی تاریخی وستاویز نہیں تھی، اور تاریخ سے ان کا واسطہ ان قصوں اور افسانوں تک محدود تھا جو افھوں نے اپنے برئے بوڑھوں سے من رکھے تھے، یا جن کو پیشہ ورقصہ گود ہرایا کرتے تھے، ان قصوں اور واقعات میں زیادہ تر جنگی کارناموں ، شجاعت اور دلیری کے واقعات ہوا کرتے تھے بلکہ امام سیوطی کے بقول صرف جنگی کارنامے بیان کئے جاتے سے ۔ اور ان کا یہی تاریخی سر مایہ تھا۔ (۱) طبقات ابن سعد میں سجائی، وفاداری، اور پڑوس کی حفاظت کی واستا نیں بھی تاریخ کے موضوعات میں داخل تھیں۔ تاریخ ابن ہشام میں تاریخی مواد کو کافی وسعت دی گئی ہے۔ بعثت نبوی سے پہلے کے واقعات ہماں وار ہاصات تفصیل سے بیان کئے گئے ہیں آھیں میں بیت اللہ کی بارش سے منہدم ہونے کے بعد تغییر، زمزم، مُر ہم اور دوسرے گھر انوں کے واقعات جہاں قبائل کی ہربراہی یائی جایا کرتی تھی۔ (۱)

عربول کی تاریخ کااہم ترین واقعہ (حضرت رسول کریم ) محمد بن عبداللہ بن عبداللہ بن عبداللہ بن عبداللہ بن عبدالمطلب الہاشمی القرشی صلی اللہ علیہ وسلم کی بعثت ہے۔جواس صدی کی ہرمجلس،ہر

<sup>(</sup>۱) بغیة الوعاة ج اص ۱۱۸ دارالکتب لبنان بیروت ۱۹۵۸م

المكتبه العلميه مصر بحواله مقد مصطفیٰ سقاء مقدمه ابن مشام طبع جديد مصر المعالم على المعاملة على المعاملة المعا

اجتماع (نادی) کا موضوع تھا، قصے نقل کئے جاتے، قصول میں رنگ بھراجاتا، قصے تصنیف کئے جاتے، اور کو کو اسلام تصنیف کئے جاتے، اور کو کو اسلام سے دورر کھنے کی سازش کرتے، اور موافقین (مونین) کوئی حدیث سنتے تو اس کے روشن مضامین صدق و پاکیزہ بیانی کے ساتھ قل کرتے۔ اور دونوں مل کرعرب قوم کے کتب خانوں کو تاریخ کے موضوع پرایک سرمایہ فراہم کرتے تھے۔

بعث نبوی کے بعد اہل ایمان کی قربانیاں اور اہل کفر ونفاق کی بدزبانیاں و برگمانیاں اور افواہیں گڑھنا کثرت سے جاری تھا۔ اور جب جنگوں کاسلسلہ شروع ہوا۔ تو اس کارخ اور مزاج بھی وہی بن گیا جو جاہلیت میں قصوں کے سنانے کا انداز تھا۔ بہادری، شجاعت، اپنی قوم کی وفاداریاں، دوسری قوم کی غداریاں، زبانیں اپنا کام کر رہی تھیں جن سے 'سیرت' کا خزانہ تیار ہور ہاتھا، اور جنگی کارناموں کی داستانیں اپنی جگہ جم ہورہی تھیں۔ جومغازی کاموضوع بن گئیں۔

خلفائے راشدین کے ذمانے تک سیر ومغازی پر مرتب کا منہیں ہواسب کو قرآن کی فکرتھی ،اس کی ایک آیت یا ایک حرف بھی ضائع نہ ہونے پائے اور اپنی جگہ سے کوئی نقطہ یا شوشہ کوئی حرکت زبر زیر اور پیش نہ بدلے ۔صحابہ کرام گئی سب سے بڑی مہم یہی تھی کہ قرآن کریم کی کتابت ہو۔اس کولوگ یاد کرلیں ۔عجمی انرات سے اس کی ہرآیت محفوظ رہے (۱) قرآن کے علاوہ اگر کسی موضوع پر ان کی تو جہات مرکوز ہوئیں تو وہ علم نحو کے ابتدائی اور ضروری قواعد تھے جس کی ضرورت ان لوگوں کوزیادہ تھی جودوسرے ملکوں اور دوسرے ماحول سے نکل کر اسلام میں داخل ہوئے تھے۔

سیرۃ ابن ہشام کے مقدمہ نگاروں کا بیان ہے کہ جب حضرت معاویۃ کو حکومت ملی تو انھوں نے تاریخ میں ایک کتاب مدوّن کرنے کاعزم کیا۔اوراس غرض

<sup>(</sup>۱) بغية الوعاة للسيوطي

سے عبید بن شرید کوصنعاء (یمن) سے بلایا جنھوں نے پرانے زمانے کے بادشاہوں اوراس زمانے کے لوگوں کے حالات جمع کئے (۱) حضرت معاویۃ کی ثقافتی خدمت کے بعد تاریخ عرب کا رُخ بدل گیا، جس نے بھی لکھا صرف سیرۃ النبی کو اپنا موضوع بنایا۔ بقول ابن سیدالناس کہ تاریخ نولی کا خاص الخاص دروازہ کھلا، اس خوف سے کہ سیرت واحادیث کے اجزاء قر آن کریم سے ختلط (گڈٹ ) نہ ہوجا کیں ۔ حضرت عمر بن عبدالعزیز رضی اللہ عنہ نے ایک عرصہ تک بیسلسلہ بند کرادیا تھا، پھر جب اطمینان ہوگیا کہ اب قر آن پرکوئی شخص حرف نہیں لگا سکتا اور نہ کم کرسکتا ہے تو آب نے اجازت دے دی۔ (۲)

## سیرۃ النی کے مآخذ ومصادر

سیرة النبی کا اولین مصدر، سب سے زیادہ معتبر اور قابل عظمت قرآن کریم ہے، جس میں بعث نبوی سے پہلے نہ صرف عرب بلکہ نبی نوع آدم کے ادوار واطوار کا بھی ذکر ہے، بعث نبوی کے بعد دعوت اسلامی کے جملہ مراحل غز وات اور اہل ایمان کے لئے ہدایت، آداب معاشرت، آداب دین اور آداب اخلاق موجود ہیں، اس کو سمجھنے اور اس سے سبق لینے کے لئے تفاسیر کا ذخیرہ ہمار سے سامنے ہے جن میں شان نزول کی تفصیل ہے اور جوقر آن کریم کے مختصر گر بلیخ آیات کا مفہوم واضح کرتے ہیں اور ہی سیرت نبویہ کا دوسرا ماخذ ومصدر ہے۔ اور اس سے سیرت نبویہ کی تمام جزئیات معلوم ہوئی ہیں جس میں ان امور کی تفصیل ہے جن کوقر آن کریم نے ایجاز واختصار کے ساتھ بیان کیا ہے صرف ایک مثال پراکتفا کرتا ہوں کہ جس سے معلوم ہوگا کہ قرآن کریم کے بعد احادیث نبویہ سے استفادہ ضروری ہے جن کوفشرین نے شرح و

<sup>(</sup>١) تاريخ الأ دب العربي لجرجي زيدان بحواله المغازي سيرة ابن بشام ١٩٨١ء

<sup>(</sup>٢) سيرة النبي لا بن اسحاق تحقيق عبد الحميد الوابي ص ٢٥

بسط کے ساتھ بیان کردیا۔

غزوہ تبوک کے موقع پر صحابہ کرام میں سے تین حضرات جہاد میں شریک نہیں ہوسکے ان کاذ کر قرآن کریم میں اس طرح وارد ہوا ہے۔
وَعَلَی الشَّلاَ ثَبَةِ اللَّذِیُ نَ خُلِّفُو اللہ حَتّٰی إِذَا ضَاقَتُ عَلَیْهِمُ الْاُرْضُ بِمَارَ حُبَتُ وَضَاقَتُ عَلَیْهِمُ انْفُسُهُمُ وَظَنُّوا اَنُ لاَّ مَلْحَا مِنَ اللَّهِ إِلاَّ إِلَیْهِ لا (التوبه: ١١٨)
وَ ظَنَّوا آنُ لاَّ مَلْحَا مِنَ اللَّهِ إِلاَّ إِلَیْهِ لا (التوبه: ١١٨)

د'ان تینوں شخصوں (کے حال) پر بھی (توجہ فرمائی) جن کا معاملہ ملتوی چھوڑ دیا گیا تھا، یہاں تک کہ جب (ان کی پریشانی کی بیہ نوبت پینی کہ ) زمین باوجودا پی فراخی کے ان پر تگی کرنے گی، اور وہ خودا پی جان سے تگ آگے اور انھوں نے بچھ لیا کہ خدا (کی گرفت) سے کہیں پناہ نہیں مل کتی۔''

ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمُ لِيَتُوبُولُولُ إِنَّ اللهِ هُوَالتَّوَّابُ الرَّحِيمُ (التوبه: ١١٨)

"بجزاس کے کہاس کی طرف رجوع کیا جائے (اس وقت وہ خاص توجہ کے قابل ہوئے) پھران (کے حال) پر (بھی خاص) توجہ فرمائی تا کہوہ (آئندہ بھی) رجوع (رہا) کریں۔"

اب یہ تین حضرات کون تھے، اور ان کے ساتھ کیا سلوک کیا گیا، اور کتنے عرصے تک وہ زیرِ عمّاب رہے، یہ تمام تفصیلات احادیث نبویہ سے ل سکتی ہیں، امام بخاری دحمہ اللہ نے "کتاب المغازی" میں ان تفصیلات سے علق احادیث کو نفر کا لیاری میں اس کومزید شرح نقل کیا ہے اور شیخ ابن حجر العسقلانی (م۸۵۲ھ) نے فتح الباری میں اس کومزید شرح وسط کے ساتھ ذکر کیا ہے۔ اس سے معلوم ہوا کہ اگر چہ قرآن کریم میں سیرت نبوی وسط کے ساتھ ذکر کیا ہے۔ اس سے معلوم ہوا کہ اگر چہ قرآن کریم میں سیرت نبوی

کے اکثر وبیشتر اجزاء وارد ہو چکے ہیں جن کا تعلق قرآن کریم کے مقصد ہدایت کے مطابق ہے اور اللہ تعالیٰ کی وحدانیت وربوبیت، آخرت پرایمان اور رسول کریم کی صدافت پر فدکور ہیں وہ سب قرآن کریم میں موجود ہیں، ان کی تفصیلات احادیث نبویہ سے حاصل ہوئی ہیں، جوتمام علوم کے لئے قرآن کے بعد مصدر ثانی کا درجہ رکھتی ہیں، اور جن سے کوئی مؤرخیاد بنی احکام کوجانے والاستغنی نہیں ہوسکتا۔

خاص سیرت نبوی ہے تعلق مباحث یا واقعات جس میں رسول کریم کا زمانہ مکہ مکرمہ جہاں آپ کی پیدائش ہوئی اور جہاں آپ کی زندگی کے تربین (۵۳)سال گذرے اس کی نوعیت آپ کی بیدائش، آپ کے اساء، آپ کی رضاعت، آپ کا نب نامہ،آپ کے قبیلہ قریش کانب نامہ اور اس کے فضائل،آپ کے اسلاف کا ذكر،آ بي كے آباء واجداد كے كارنا ہے،آب كے والدين كا تذكرہ،آب كے نانہالى بزرگوں کے حالات، آپ کے اعمام کا ذکر، رسالت سے پہلے آپ کی زندگی کے حالات، بعثت نبوی کا واقعه، وحی کا نزول، شعب ابی طالب میں محصور ہونا، حبشہ کی یهای اور دوسری هجرت، بیعت عقبهاولی اور ثانیه، هجرت نبوی مسجد قبا کی بنیاد ، مسجد نبوی پیلی اور دوسری هجرت، بیعت عقبهاولی اور ثانیه، هجرت نبوی مسجد قبا کی بنیاد ، مسجد نبوی كي تغير، انصار ومهاجرين كي مواخاة ،غزوات وسرايا ملح حديبيه، فتح مكه، حجة الوداع اوروفات بيتمام تفصيلات مميس سيرت كي ان كتابول سے حاصل موئي ہيں جن كي بنياد روایت پرہے اور انہی کوہم قرآن کریم کے بعداب سیرت نبویہ کامعتبرترین ما خذ قرار دیے ہیں۔

سيرة الني كي بذوين

عہد نبوی میں سیرت نگاری کا کام نہیں ہوا، کیونکہ نزول قرآن کے زمانہ میں اگر احادیث نبویہ کو بھی کھا جاتا تو خلط ملط ہوجانے کا امکان تھا۔ یہ کام سب سے سے دوسری صدی میں حضرت عمر بن عبد العزیرؓ کے وقت سے شروع ہوا جبکہ قرآن اور

احادیث کے الفاظ میں اختلاط پیدا ہونے کا شک نہیں رہااور قرآن سیروں سینوں میں محفوظ اور حضرت عثمان غی رضی اللہ عنه کی توجہ سے صحیفہ میں منضبط کیا جاچکا تھا۔

صحابه كرام اورسيرة النبي سيتعلق احاديث يرتوجه

صحابہ کرام میں جن بزرگوں نے سیرت نبوی سے تعلق احادیث برخصوص توجدی، ان میں حضرت عبداللہ بن عبراللہ بن میں اللہ عنہ منایاں ہیں، صحابہ کرام کی زندگی میں سیرت نبویہ کی متفرق یا دداشتیں کھی گئے تھیں مگر جسیا کہ او پرعرض کیا کہ وہ تحریمی سرمایہ مشکوک ہے جبکہ ان سے قل کر دہ روایات جوسینہ بسینہ قل ہوتی رہیں اس میں شک کی گئے اکثر کم ہے کیونکہ یہی ایک ذریعہ تھا جس سے وفات نبوی کے ڈیڑھ سو برس بعد احادیث جمع ہوئی تھیں۔ حضرت عربن عبد العزیز کے وقت سے با قاعدہ کتابت کا صادیث جمع ہوئی تھیں۔ حضرت عربن عبد العزیز کے وقت سے با قاعدہ کتابت کا سلسلہ شروع ہوا اور تا بعین میں جن حضرات نے خاص توجہ دی اور جن کی روایات شریمی میں موجود ہیں ان میں درج ذیل حضرات ہیں:

تابعين اور مدوين سيرة النبي

عروة بن زبیر بن العوام (م ۹۳ هر) جو ایک جلیل القدر صحابی کے صاحبزادے ہیں۔ اور مدینہ منورہ کے سات مشہور فقہاء اور محدثین میں شار کئے گئے ہیں وہ ام المونین حضرت عاکشہ رضی اللہ عنہا کی ہمشیرہ اساء ذات العطاقین کے صاحبزادے ہیں، وہ اپنی خالہ حضرت ام المونین کی خدمت میں عرصہ دراز تک رہے ان کی روایات بخاری و مسلم کے علاوہ سنن و مسانید اور معاجم اور تفییر و سیرت کی کتابوں میں موجود ہیں۔ عروة بن زبیر کی جمع کردہ روایات کوشن بن عثان الزیاری (م ۲۵۳ هر) اور ابوالا سود نے مرتب کیا ہے آخرالذکر یعنی ابوالا سود کی روایت پر مشمل (م ۲۵۳ هر) اور ابوالا سود نے مرتب کیا ہے آخرالذکر یعنی ابوالا سود کی روایت پر مشمل

صحیفہ کوڈا کٹر محمہ مصطفیٰ اعظمی نے اپنی تحقیق کے ساتھ اس میں شائع کیا ہے۔

حضرت أبان بن عثمان (م٥٠١ه) ايك محدث قابل اعتبار تابعي تھے، اب وہ پہلے بزرگ ہیں جنہوں نے سیرت پر ایک دفتر تیار کیا تھا۔خاص طور سے غزوات کے بیان کوشرح وبسط سے ذکر کیا الیکن افسوس کہ ان کا وثیقہ نایا بہوگیا ان کے نام میں ابن عثمان بن عفان ہونے کی وجہ سے کچھلو گوں کوشبہ ہوا کہ حضرت عمَّان عَيْ كصاحبزاد عضے صلاح الدين المنجد نے اپني كتاب "معجم ما ألف عن رسول الله على "مين ان كانام أبّان ابن عثمان البجلي كما --اور مجم الادباء مين ان كو ثيقه كانام "المبتدأو المبعث والمغازى والوفات ""لأبان بن عثمان البجلي" لكهام ليكن بياوراق مفقود بير-"الروض الأنف" مين اني تحقيق كي ساته شاكع كر كعبد الحميد نے لكھا ہے كه برلین کے سی کتب خانہ میں چنداوراق ملے ہیں مگروہ بھی شائع نہیں ہوئے یاممکن معبدالحميدصاحب كوشبه موامو-

عاصم بن عمر بن قماره (م ۱۱۹ هه) ایک محدث اور نقه راوی بین جو حضرت جابر بن عبدالله سے روایت کرتے ہیں ان سے علامہ ابن حجرنے فتح الباری میں بے شارحوالے قتل کئے ہیں ان کی کتاب مغازی میشتل ہے اور اس بر تحقیق کام

محدین سلم بن شہاب الزهری (م۱۲۴ه) بیدد بند منوره میں رہتے تھے م خرعمر میں شام چلے گئے، جہاں متعلّ اقامت اختیار کی ، یہ پہلے وہ مخص ہیں جنھوں نے سیرت سے تعلق احادیث کو جمع کیا ، اور وہ اپنے وقت کے بڑے محدث تھے ، علماء جرح وتعدیل نے ان کوثقہ ترین عالم قرار دیا ہے انھوں نے ہرروایت کے ساتھ اسناد (۱)ان کی روایت کردہ احادیث فتح الباری کے کتاب المناقب، کتاب المغازی میں علامہ ابن جمرالعسقلانی

نِقْلَ کیاہے نیز دارالکتب المصریمیں ایک قدیم نے موجود ہے۔ toobaa-elibrary.blogspot.com

کوبھی جمع کیا ہے اور واقعات کواس طرح بیان کیا ہے کہ اس کی سندیں ترتیب میں خلل نہیں ڈالتیں۔ان کی روابیتی صحیحین کے علاوہ مجامع ومسانید میں بھی مذکور ہیں۔ حضرت عمر بن عبد العزیزؓ نے اپنے گورنروں کو بیہ ہدایت کی تھی کہ وہ ابن شہاب کی بیان کردہ احادیث پراعتماد کریں، اس لئے کہ ان سے زیادہ سنت کوجانے والا اس عصر میں کوئی نہیں ہے۔ شخ شہاب الزہری پہلے بزرگ ہیں جو حضرات تا بعین میں سیرت نگاری کی نعمت سے مشرف ہوئے اور انہی کی مرتب کردہ کتاب ابن اسحاق کی ترتیب کا اولین مآخذہے،ان کے بعد حضرت موسی بن عقبہ کانام آتا ہے۔

ان کے بعدابی جزم کانام آتا ہے۔ جن کا پورانام عبداللہ بن اُبی بکر بن عمروبی جزم ہے ان کی وفات ۱۳۵ میں ہوئی۔ تقد محدث قرار پائے اور وہ امام مالک کے شخ ہیں، حضرت انس بن مالک سے روایت کرتے ہیں ابن اسحاق اور طبری نے ان سے روایت کی ہے۔ فتح الباری میں ابن جرنے ان کی روایت کو قبول کیا ہے، اور ان کی روایت کے مطابق حضرت عبداللہ بن اُبی بکر نے ان مکتوبات کو جمع کیا ہے جو ان کی روایت کے مطابق حضرت عبداللہ بن اُبی بکر نے ان مکتوبات کو جمع کیا ہے جو اسخضور صلی اللہ علیہ وسلم نے شاہان وفت کو دعوت دین دینے کے لئے تحریفر مایا تھا۔ عبداللہ بن اُبی بکر وہ ہیں جن کو حضرت عمر بن عبدالعزیز نے ہدایت کی تھی کہ سنت نبوی کو مرتب کرنے کی کوشش کریں۔ تا کہ وہ ضائع ہونے سے بچے، اور انھوں نے خورات کو مرکان وز مان کے لحاظ سے تر تیب دیا۔

موی بن عقبہ (مامه اص) ایک نقه محدث ہیں اور امام زہری کے تلامذہ میں معتبر درجہ رکھتے ہیں۔ امام مالک نے ان کی کتاب ''المغازی'' کی تحسین کی اور لکھا ہے کہ موی بن عقبہ کی بیان کر دہ روایات جو مغازی سے متعلق ہیں قابل اعتبار ہیں۔ ابن حجر نے فتح الباری میں متعدد مقامات پر ان کا ذکر کیا ہے۔ ان کی مرویات صحیحین کے علاوہ سنن ومسانید و مجامع میں نیز سیرت نبوی کی کتابوں میں موجود ہیں۔ ان کی

مرتبه کتاب بہت طویل نہیں ہے کین احادیث میں انھوں نے بعض مرسل روایات کو بھی داخل کرلیا ہے۔ کتاب "اللہ رر فی احتصار السیر" مرویات موی بن عقبہ کا اختصار ہے۔ موی بن عقبہ کا کتاب "أصح المغازی" پرایک تحقیقی کام ڈاکٹر جشید احمد ندوی نے علی گڑھ سے ڈاکٹر بیٹ کیا ہے۔ حافظ ابن حجر نے مغازی موی بن عقبہ کی روایات کو اس درجہ قابل اعتماد سمجھا ہے کہ وہ اس کی اجازت دیا کرتے تھاور دوسری روایات میں اگر کہیں اختلاف پایا گیا تو موی بن عقبہ کی روایت کو وہ ترجی دیا کرتے میں اگر کہیں اختلاف پایا گیا تو موی بن عقبہ کی روایت کو وہ ترجی دیا کرتے سے اس کی احتصار السیر" میں ان مرویات کا ذکر کیا ہے۔

محربن اسحاق بن بیار (م ۱۵۱ه) بی قدیم ترین اسلامی مؤرخ ہیں جو مدینه منوره کے رہنے والے تھے، مغازی میں ان کو امام سمجھا جاتا ہے لیکن ان کی روایات بہت حد تک مشتبہ بھی ہیں، بیامام زہری کے مشہور تلمیذ ہیں۔اوران کی مرتبہ سیرت کوتدوینی دور میں بہلی کتاب قرار دیا گیا ہے۔ اور اسی کتاب کے ذریعہان کی شہرت ہوئی۔ان کی بیان کردہ روایات سیح بھی ہیں اورضعیف ومنکر بھی ہیں جن کے تنها يهي راوي بين امام ما لك أن كوصادق وثقة نبين سجھتے تصے اور ان كو بہت مجروح اور قابل نفذراوی قرار دیا ہے اور دوسرے مؤرخین نے زیادہ سخت الفاظ میں ان کا ذکر کیا ہے اور بیالزام لگایا ہے کہ بہت سے نامعلوم راویوں کے نام گڑھلیا کرتے تھے۔ نیز ہرروایت کی سندموجودہیں ہے۔ابن ہشام (م ۲۱۸ھ) نے ان کی کتاب میں حذف واضافه اورترمیم وتلخیص کرکے شائع کیا۔ چنانچہ ان کو ابن اسحاق کی سیرت کو استواركرنے والا كہاجا تا ہے جس كے لئے عربی لفظ "تہذیب" ہے۔ حافظ ابن حجر كا کہنا ہے کہ ابن ہشام نے طویل نسب ناموں اور اشعار کو حذف کیا ہے اور بعض معلومات كالضافه كيا ہے ليكن بايں ہمه سيرة ابن مشام ميں بھى جواشعار ہيں وہ كم

نہیں ہیں اور مشتبہ بھی ہیں مثلا جناب عبدالمطلب کی صاحبز ادبوں کے مرشے ابن ہشام نے نقل کئے ہیں جو بہت برجستہ اور طویل مرشیے ہیں اور ان کے بستر مرگ ع قریب کے گئے تھان کی کوئی سندہیں ہے، لیکن ان کی بعض خصوصیات بھی ہیں وہ یہ کہ یہ پہلے مؤرخ ہیں جھوں نے ان صحابہ کرام کا یقین کے ساتھ ذکر کیا ہے جن کو نبی کریمؓ مدینه منورہ سے باہر جاتے وقت اینانائب متعین کرتے تھے، حافظ ابن حجر نے ایک متقل تصنیف میں ان احادیث کی تخریج کی ہے جن کا حوالہ ابن ہشام نے دیا ہے لیکن پرتصنیف سامنے ہیں آئی ہے۔ اگرچہ ستشرقین نے ان کا ذکر کیا ہے۔ لیکن ان معلومات کوحافظ ابن حجرنے فتح الباری میں یکجا کردیا ہے اور بیلکھا ہے کہ انھوں نے ابن اسحاق کا وہی نسخہ دیکھا ہے جس کی ابن ہشام نے تہذیب کی تھی اور جیما کہاوپر گذرا کہ ابن اسحاق بعض روایات بغیر سند کے ذکر کر دیتے تھے اس لئے حافظ ابن حجرنے ان احادیث کا تھے جسن ضعیف، کے لحاظ سے درجہ مقرر کیا ہے۔ سیرة ابن اسحاق کے مہذب ابن ہشام نے جابجا اپنے پیش روابن اسحاق کی روایات کی صحیح كى ب"الروض الأنف" كمصنف علامه يلى (م ١٨٥ه) ني بهي سيرة ابن اسحاق کے بیانات پر نقد کیا ہے۔

الواقدى كالبرانام محربن عمر، تن وفات كراج ہے، ان كے ملى مرتبت كو مغازى ميں درجه امامت سے طبقات ابن سعد نے تعبير كيا ہے مگر بير محدثين كے نزد يك انتهائى كمزوراور بے وزن شخصيت كے مالك تھے، اور واقعات كو ممل كرنے كے لئے اضافه كردينا اور اساء كا ایجاد كرنا ان كا كام تقا۔ علامة بلی نعمائی نے حضرت زينب بنت جحش سے رسول اللہ كے نكاح كاواقعہ محم مصادر سے بيان كرنے كے بعد بيد كھايا ہے كہ واقدى كى روايات كى بنا پر ستشرقين نے اس كورنگ آميزى كے ساتھ بيان كيا جس سے آنخضرت على اللہ عليه وسلم كى سيرت پاك بر بے جا انہامات اور بيان كيا جس سے آنخضرت على اللہ عليه وسلم كى سيرت پاك بر بے جا انہامات اور

منتشرقین کے بہتان کی تائیہ ہوتی ہے علامہ بی لکھتے ہیں:

''میں نے بیہودہ روایات (اشارہ ہے عیسائیوں کی روایت کی طرف) اپنے دل پر جرکر کے قل کی ہے' نقل کفر کفر نباشد' یہی روایت ہے جو یہودیوں کا بھی مایداسناد ہے، لیکن ان غریبوں کو یہ معلوم نہیں کہ اصول فن کے لحاظ ہے بیر روایت کس پاید کی ہے۔ جو مشہور مورخ طبری نے بیر روایت واقدی کے ذریعہ قل کی ہے۔ جو مشہور کذاب اور دروغ گو ہے۔ اور جس کا مقصد اس قسم کی بیہودہ روایتوں سے بی تھا کہ عباسیوں کی عیش پرستی کے لئے سند ہاتھ روایتوں سے دی تھا کہ عباسیوں کی عیش برستی کے لئے سند ہاتھ کرتے ہوئے کھا:

أحببنا أن نضرب عنها صفحا لعدم صحتها فلا نوردها\_

"کہ ہم نے واقدی کے قل کردہ واقعہ سے در گذر کرنا مناسب سمجھا کیونکہ اس کی عدم صحت ثابت ہے۔"

بایں ہمہواقدی کی کتاب ایک تاریخی حیثبت رکھتی ہے، اور جن روایات کی ابن جمر نے تائید کی ہے ان کو سی سمجھا جاتا ہے۔ لیکن واقدی کا ذکر "تہذیب ابن جمر نے تائید کی ہے ان کو سی سمجھا جاتا ہے۔ لیکن واقدی کا ذکر "تہذیب ابن حبان کے قول کے مطابق یہی ہے کہ واقدی نئے اساء ایجاد کرلیا کرتا تھا اور کذب بیانی اور موضوع احادیث کی تصنیف میں مشہور تھا۔

مشمتل ہے جن کی پہلی دوجلدیں سیرت نبوی سے مزین ہے۔ رسول اللہ ملامی پر مشمتل ہے جن کی پہلی دوجلدیں سیرت نبوی سے مزین ہے۔ رسول اللہ علیہ ولم مشمتل ہے جن کی پہلی دوجلدیں سیرت نبوی سے مزین ہے۔ رسول اللہ علیہ ولم مشمتل ہے جن کی بہلی دوجلدیں سیرت نبوی سے مزین ہے دونوت پہلے کی مذیدگی، آپ کا نسب نامہ اور پیدائش، مدینہ اور شام کا سفر، دعوت و نبوت پہلے toobaa-elibrary.blogspot.com

حصہ میں بیان کیا ہے اور دوسرے حصہ میں سرایا اور مغازی کا بیان ہے۔
ابن سعد خود تقد اور معتر محدث ہیں مگر واقدی سے جور والیتیں انھوں نے قل کی ہیں، اس نے ان کی کتاب کا درجہ کم کر دیا ہے۔ ابن سعد نے دوسری روالیتیں عفان بن مسلم، عبداللہ بن موئی، الفضل بن دکین وغیرہ سے نقل کی ہیں۔ دمیاطی کو طبقات ابن سعد سے طبقات ابن سعد سے دوایات نقل کر ہے۔ اور خود امام ابن حجر طبقات ابن سعد سے روایات نقل کرتے ہیں، کین یہ وہ روایتیں ہیں جن کا تعلق مکہ مکر مہ وہال کے قبائل، آخضرت کی اللہ علیہ وسلم کی پیدائش اور رضاعت، نیز شعب ابی طالب میں محصور کئے جانے سے متعلق ہے۔

غرض ان بزرگوں کی مساعی سے سیرت پاک کا بیشتر حصة کلم بند ہوگیا۔امام بخاریؓ نے سیرت نبویہ ہے تعلق اکثر اورا ہم روا بیتی جمع کر دی ہیں جوان کے شرائط روایات کے مطابق ہیں۔لیکن کتاب المغازی 'کے علاوہ اور' کتاب المناقب' کو چھوڑ کر دوسری احادیث جو سیرت ہے تعلق ہیں وہ یکجانہیں ہیں بلکہ مختلف ابواب میں اور مختلف مناسبتوں سے مذکور ہوئی ہیں۔حافظ ابن جحر نے کتاب المغازی کی شرح ایک مستقل کتاب کی شکل میں مرتب فر مادی ہے جس میں انھوں نے دوسری مسانیداور سنن کی کتابوں سے بھی استفادہ کیا ہے نیز ان بزرگوں کی روایات بھی قابل استفادہ نظر آئیں جن کا او پرذکر ہوا ہے جمسلم میں ستقل باب ''الے جہاد و السیر''کے نام سے موجود ہے۔ بعد میں آنے والے صنفین نے بخاری اور مسلم کی متفرقہ روایات کو جو سیرت سے متعلق تھیں کیا کر دیا ہے۔

سنن میں ترمذی، ابن ماجہ، دار قطنی ، نسائی میں شقل ابواب سیرت نبویہ سے متعلق موجود ہیں جن میں بعثت اور وحی کے بعد آپ کے اخلاق وآ داب، مغازی ومجزات اور خصوصیات کا ذکر آیا ہے۔ لیکن بقول ناصر الدین البانی کے نہ صرف سنن toobaa-elibrary.blogspot.com

اور مسانید بلکہ سیجین کی روایات بھی سب کی سب بوری ان شرائط کے مطابق نہیں ہیں جوان محد نتین نے قائم کی تھیں، بلکہ اس میں سیجے بھی ہیں اور حسن بھی مضعف بھی اور خسن بھی مضعف بھی اور غریب بھی۔اگر چہ مسانید کا در جہ سیرت نبویہ کے بیان میں بڑی اہمیت رکھتا ہے، کیونکہ سیرت کے بعض اہم واقعات جو سیجین میں نہیں ہیں مسندا حمد الی بعلی اور مسند عبد بن حمید سے قال کی گئی ہیں۔

سیرت نبویہ کا بیان تفسیر کے بغیر نامکمل رہے گا،اس کئے کہ تفسیر میں شانِ نزول کو اہمیت دی گئی ہے، جو سیرت کے واقعات سیجے صورت حال میں ہمارے سامنے پیش کرتے ہیں۔

ساتویں اورآ تھویں صدی میں وہ علماء سامنے آئے جنھوں نے صرف مغازی يرا كتفانبين كيا بلكة كمل سيرت للهي اوران كي تصنيفات سيرت نبويه كاماخذ قراريا ئين، به خضرات وہ محدثین ہیں جن میں بڑے بڑے حفاظ گذرے ہیں اور جن کی ثقاہت، عدالت، قوت حافظه اوررسول كريم صلى التّدعليه وسلم مع محبت اور يحيح روايات كي حفاظت ان کی زندگی کا حاصل تھا۔ساتویں صدی ہجری میں ابن سیدالناس ابواقتح الیمری ہے میں راہی جنت ہوئے۔ابن کثیراور ذہبی جن کی روایات پر ہم اعتادر کھتے ہیں انھوں نے اپنے اسلاف میں ان بزرگوں کی اقتدا کی جوسیرت نگاری میں ناموری عاصل کر چکے تھے،اورخاص طور سے سیرت ابن ہشام اور تہذیب ابن ہشام اور بعض وه کتابیں جواس وقت تک شائع نہیں ہوئی تھیں اور قلمی شکلوں میں متفرق مقامات پر طاصل ہوئیں ان سے فائدہ اٹھایا جیسے مغازی موسیٰ بن عقبہ، مغازی ابن عائذ، الأكليل حاكم اورابن سيرالناس كى كتاب جس كانام "عيدون الأثر في فنون المغازى والشمائل والسير" باسراز بركة اكرفضل حسن في حال ال میں ڈاکٹریٹ کیا ہے اس سلسلہ کی دوسری کتاب امام ذہبی کی ''السیرۃ النبویی ''ہے۔ toobaa-elibrary.blogspot.com

جوعالم محدث اور ثقة تقے اور علوم معقول اور منقول میں ممتاز مقام پر فائز تھے، انہوں نے اپنی کتاب کے دو حصے کئے ہیں، مکی زندگی کے حالات کا نام 'السیر قالنبویئ' رکھا ہے اور مدنی زندگی کے واقعات کو المغازی کا نام دیا ہے۔ انہوں نے صحیح بخاری اور سنن سے استفادہ کیا ہے۔ سیرت ابن اسحاق، مغازی عروۃ ، مغازی موکی بن عقبہ ، اور مغازی ابن عاکد ، خاص طور پر قابل ذکر ہیں ، علامہ ذہبی ، حافظ دمیاطی کے شاگرد سے الین ہرجگہ ان کی اقتد انہیں کر سکے۔

"زادالمعاد فی هدی خیر العباد" امام ابن قیم جوزی (ما۵ کھ)
نے دوجلدوں میں مرتب فرمائی ہے۔ اور احکام وفوائد اور آ داب کوسیر تِ نبویہ کے
واقعات سے طبق دی ہے، یہ کتاب اپنے فن میں ایک اہم ماخذ کا درجد کھتی ہے۔
'البدلیة والنہایة' مؤلفہ حافظ ابن کثیر (مہا کے کھ) ابن حجر، امام ذہبی اور
ابن العماد الحسنبلی نے اس کی توثیق کی ہے، اس کا بڑا حصہ سیرت نبویہ میشمل ہے
جس میں آنخضرت ملی اللہ علیہ وسلم کی حیات پاک مکہ مکرمہ میں پھر مدینہ منورہ میں
بیان کی ہے۔ حافظ ابن کثیر عالم اور مفسر ہیں ان کی مستقل تفسیر ہے۔

سیرة ابن ہشام کے مقدمہ نگارول نے ایک طویل فہرست ان تابعین کی دی ہے جفول نے سیرة البی کی تالیف میں عمریں گذاریں اور جوروایتیں آخیں حاصل ہوئیں ان کی تحقیق کے بعداینی یاد داشتوں میں قلم بندگیں، وہی یا دداشتیں اب ستقل تالیف کا درجد رکھتی ہیں۔ انہی مصنفین کے درمیان ابن اسحاق کا نام آتا ہے جفول نے مغازی پر معلومات جمع کی تھیں اورضمنا سیرة البی کے تمام ادوار پر روشنی ڈالی۔ ابن اسحاق کا کام تالیفی دور کا پہلا کام ہے اور بعد میں آنے والے مصنفین سیرت نے ان کا اعتراف کیا اور زیادہ تر انہی کی روایات کو نقل کیا ہے۔ ابن اسحاق کی کتاب کا بڑا حصہ مغازی پر مشتمل ہے جیسا کہ ابھی عرض کیا، ان کی کتاب کو ابن ہشام نے ایک مستقل مغازی پر مشتمل ہے جیسا کہ ابھی عرض کیا، ان کی کتاب کو ابن ہشام نے ایک مستقل مغازی پر مشتمل ہے جیسا کہ ابھی عرض کیا، ان کی کتاب کو ابن ہشام نے ایک مستقل

حیثیت دی، بہت می روایات حذف کردی، جو تاریخی لحاظ سے ضعیف تھیں ،اسی کے سأته چنداحاديث كااضافه بهي كياجن پرابن اسحاق كي نظرنہيں پڑي هي تواس حذف واضافہ اور تنقیح وضیح کے بعد سیرۃ ابن ہشام نے اپنی حیثیت مستقل قائم کر لی جس کے بعدلوگول كوسيرة ابن اسحاق كى تلاش موئى تو ده سيرة ابن مشام كےمطالعه كے بغير بورى احادیث کااحاطنہیں کرسکے یہی نہیں بلکہ سیرۃ ابن اسحاق کودوبارہ مرتب کرنے اوراس کو شائع كرنے كى جن لوگول نے ہمت كى وہ اكثر روايات ميں ابن ہشام كاحوالہ ديتے ہيں ابن ہشام صرف سخص اور مہذّ ب ہی نہیں تھے بلکہ روایات کی صحیح اور آیاتِ قر آنی کے شان نزول کی شرح بھی کی الیکن اس سب کے باوجود ابن اسحاق کے سرے اولیت کا تاج کوئی ہیں اتار سکا اور صحت میں بھی کوئی مزید اضافہ ہیں ہواہے۔ سوائے اس کے کہ چندروایات کوابن ہشام نے حذف کردیا خاص طور سے وہ واقعات وحوادث جواشعار میں تھے۔اورسوائے چندواقعات کے انھوں نے زیادہ ترچیثم بوشی سے کام لیا ہے، مثال كے طور برسيرة ابن مشام ميں بيداقعه مذكور ہے كہ جب حضرت عبدالمطلب كى وفات موئى اس وقت رسول كريم صلى الله عليه وسلم كي عمر شريف آمھ سال تھي،عبد المطلب نے اپنے انتقال کے وقت اپنی بیٹیوں کو بلایا اور وہ چھے خواتین تھیں، صفیہ، برتہ ہ، عاتکہ، اُم حکیم البیصاء،امیمہ،أرویٰ،ان سے فرمایا کہاب میرا آخری وقت ہے اس دنیامیں چند کھوں کا مہمان ہوں تم بتاؤ کہ جب میری موت واقع ہوجائے گاتو تم لوگ مجھے کن الفاظ میں یاد كروگى\_ابن مشام كہتے ہيں ان اشعار كوكوئى اہل علم نہيں جانتا تھا۔ابن اسحاق كى ذمه داری بر میں نقل کرتا ہوں۔

مغید بنت عبد المطلب جوسب سے برای صاحبزادی تھیں انہوں نے اپنا مرثید بارہ شعرکا برجستہ (قبل ازوقت) سنایا جس کا پہلاشعر ہے۔ أرقت لصوت نائحة بليل على وحل بقارعة الصعيد على رحل بقارعة الصعيد "مين رات ايك نوح گرخاتون كي آواز سے جاگ پڑى جونوح كر ربي تقي ايك ايشخض پرجس كو جرره گذروالے جانتے تھے"۔ دوسرى صاحبزادى ير ه بنت عبدالمطلب نے اپناپ كانوحه چيشعرول مين سنايا۔ أعيب سے جو دا بدمع دُرر على طيب الحتيم و المعتصر على طيب الحتيم و المعتصر (اے ميرى دونوں آئكھيں موتى كي نوبہاؤاں شخص پرجو بڑا تن اورشريف تھا۔)

اسی طرح تمام صاحبزادیوں نے برجستہ مرثیہ کہا، ابن ہشام نے ان اشعار کو مختصر کردیا ہے۔

اسی طرح زمزم کھود ہے جانے اور قبیلہ مُڑہم کا زمزم کو بند کردیئے پر قصائد ہیں جن کی طرف اشارہ توسیرۃ النبی ابن ہشام میں ہے مگروہ پورے قصائد نہیں آئے ہیں جوسیرۃ النبی ابن اسحاق میں ہیں۔

سیرة النبی ابن اسحاق کے اصلی نسخے نا پید ہیں۔اور جن لوگوں نے اس کو دوبارہ مرتب کیاوہ ابن ہشام کا حوالہ دیتے ہیں۔

علائے از ہر شریف میں ڈاکٹر طاعبدالرؤف سعداور شخطہ بدوی نے برلین کے کتب خانے میں سیرۃ النبی کا ایک غیر مطبوعہ نسخہ پایا جس کو تحقیق و تہذیب کے ساتھ واس اچر مطبوعات اخبار الیوم (شعبہ ثقافہ) سے شائع کیا ہے۔ اور ان محققین کا دعویٰ ہے کہ سیرۃ ابن آلحق کا بیاصل نسخہ ہے اس طباعت کے نامہ نگاروں نے لکھا ہے کہ سیرۃ النبی پریاد داشت جمع کرنے والے (مصنفین) میں صف اول کے مصنفین حسب ذیل حضرات ہیں۔

عروة بن الزبير بن العوام م٩٣٥ ا أبان بن عثمان بن عفان م ۱۰۵م شر شرعبيل بن سعد م١٢٢ه ابن شهاب الزهري مهمااه عبرالله بن أبي بكر بن حزم ممااه موسیٰ بن عقبہ ماهماه

برلین کی لائبرری میں اس نام کی آیک فہرست ہے جس کو پوسف بن محمد بن عمر نے جمع کیا ہے اور جس میں غزوات نبویہ کی تفصیل ہے اس کا ایک حصہ ۱۹۰۸ء میں بورپ میں شائع ہوا۔

> م د ۱۵ م محربن اسحاق بن بيار ماهاه نيادبن عبداللدالبكائي م١٨٢٥ الواقدي 01-40 ابومجم عبدالملك بن ہشام م١١٢٥ محربن سعد 25mg

### اوين سيرت نگار:

سيرت نگارول ميں ابتدائی زمانه ميں چند نام بہت اہميت رکھتے ہيں اور سیرة ابن اسحاق کے مقدمہ میں نیز سیرة ابن ہشام کے مقدمہ میں اہمیت کے ساتھ ذكركة كئے ہيں۔وہ ابن اسحاق، ابن مشام اور سميلي ہيں۔ ابن اسحاق كوتد ويني دوركا اولین عالم قراردیا گیاہے۔ ابن مشام نے ان کی کتاب کا خصار پیش کیا ہے اور میلی نے ابن ہشام کی شرح کی ہے۔ ابن ہشام کی ایک مزید شرح ابوذرائشنی نے کی ہے

جس کا حوالہ صعب بن محر بن مسعود الجیانی الخشنی کے نام سے دیا جاتا ہے۔
ابن اسحاق اور ابن ہشام کی تحریر کردہ سیرتوں پر کافی کام ہوئے ہیں جیسے
المارودی کی "الأحد کے ام السلطانیه" اور کتاب "ریدحان المروج" اور اس
کے علاوہ ایسے متعدد صحیفے ہیں جھوں نے ابن اسحاق کی روایت کردہ احادیث کو بزور
سند قبول کر کے متعقل رسائل لکھے ہیں۔ سردست ہم ابتدائی چارصنفین کے حالات کو
مخفر اً بیان کرتے ہیں۔

### ابن اسحاق

ابن اسحاق کا نام اور ان کاعلمی دبد به شهرت وعزت، علمائے سلف کے درمیان ان کی قدر و منزلت اور ان کے بعد پیدا ہونے والی نسلوں میں ان کا مقام، سیرۃ النبی صلی اللہ علیہ وسلم سے وابسۃ ہے، اور آج بھی اہل علم کی مجلسوں میں وہ اس طرح یاد کئے جاتے ہیں جیسے ہمارے درمیان وہ زندہ ہیں۔ چل پھررہے ہیں، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے دریاک کے فرش سے الحقے تو عزت وسر فرازی کے عرش تک بہتے گئے، ان کا اصلی وطن شہرکوفہ کے مغربی علاقہ کا ایک گاؤں 'سببی عین التمر" تھا، سیعلاقہ حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ نے ساجے میں فتح کیا تھا۔ اور فاتح فوج کے سیم سالار حضرت خالد بن ولید تھے، ان کا لپورانام محمد بن اسحاق بن یہار بن خیارہے (ا) ان کا گھرانہ ذی علم افراد کا خاندان تھا، کہا جاتا ہے کہ ان کے دادا کو نوعمری میں نفرانیوں نے گرفار کر کے ایک گر جا ہیں بند کر دیا تھا، اور ان کا مطالبہ تھا کہ ایک خاص فرانیوں نے گرفار کر رہے ایک گر جا ہیں بند کر دیا تھا، اور ان کا مطالبہ تھا کہ ایک خاص فرانیوں نے گرفار کر بی تو ان کو چھوڑ ا جائے۔

ابن اسحاق کے دادا کو مدینہ منورہ لایا گیا، جہال وہ بلے بڑھے، اور اپنے

<sup>(</sup>۱) سیرة النبی ابن مشام کی طبع جدید کے قت اب وجد کے نام میں لکھے ہیں گر''وفیات الاعیان' لا بن خلکان (۱۵۵) میں ابن کو ثان ابو بکر لکھا ہے۔

خاندان کی بنیاد ڈالی، ابن اسحاق مدینه منوره میں پیدا ہوئے، من پیدائش ۸۵ھے بتایا جا تا ہے۔ وفات م ۱ اھے ہے گرابن خلکان کی تحقیق ہے ہے کہ ۱۵ اھے سال وفات ہے۔ مگراس میں شک نہیں کہ ابن اسحاق کا بجین مدینه منوره مین گذرااور یہیں عمر کی پختگی کو ہنچے۔ (عربی الفاظ۔ خلع بالمدینه ٹوب ٹیابه)

راوبوں کا بیان ہے کہ وہ جواتی میں بہت خوب رو تھے، چہرے میں جاذبیت تھی، وضع قطع اہل فارس کی تھی، درعہد جوانی چنا نکہ افتدودانی "کی صورت حال سامنے تھی ، امیر مدینہ سے لوگوں نے شکایت کی کہ بیہ حضرت آ رائش جمال میں یکا بیں اور ۔۔۔۔ چھیڑ جھاڑ ہے گریز نہیں کرتے ،امیر نے بلاکرکوڑ ہے لگوائے اور کہا کہ جم نبوی میں اگلی صفوں میں بیٹھیں۔۔ نبوی میں اگلی صفوں میں بیٹھیں۔

ابن اسحاق نے مدینہ کوچھوڑ کرسفر شروع کئے۔ خاص طور پرمصر میں قیام کرتے نیز انہوں نے اسکندریہ کے علاء سے احادیث حاصل کیں، جن میں عبیداللہ ابن المغیر ہ، یزید بن حبیب، ثمامہ بن شقی ،عبداللہ بن ابی جعفر، القاسم بن فرمان اور شکن بن ابی کریمہ خاص طور پر قابل ذکر ہیں۔ ابن اسحاق ان محد ثین سے روایت کرتے ہیں جضول نے ابن اسحاق کے علاوہ کی کو اجازت نہیں دی۔ ابن اسحاق اسکندریہ سے نکلے تو کوفہ گئے، جزیرہ عرب (یمن جاز کی طرف گئے) رے، جرہ اور اسکندریہ سے نکلے تو کوفہ گئے، جزیرہ عرب (یمن جاز کی طرف گئے) رے، جرہ اور بخداد کی سیاحت کی اور ہر جگہ کے علاء سے استفادہ کیا، بغداد میں آکرا قامت اختیار کی خلیفہ امن اسحاق نے علاء سے اتن اجاز تیں نہیں حاصل کیں جس کی خلیفہ ان علاقوں میں ابن اسحاق نے علاء سے اتن اجاز تیں نہیں حاصل کیں جس قد رخود انھوں نے اہل شہر کوعطا کیں۔

ابن اسحاق کے جہال سیکڑوں شاگرد، قدرداں اور ان کا احرّام محوظ رکھنے والے علماء میں وہاں ایک خاص تعدادان کے ناقدین وحاسدین کی بھی ہے بلکہ بعض والے علماء میں وہاں ایک خاص تعدادان کے ناقدین وحاسدین کی بھی ہے بلکہ بعض

ایی عظیم شخصیات بھی ان کے ناقدین میں ہیں، جن کے لئے حاسد کی نسبت بے ادبی ہے کیونکہ وہ اپنی جگہ پرامام وقت اور صلاح وتقوی میں مرشد کامل کا درجہ رکھتے ہیں جیسے امام مالک بن انس، ہشام بن عروۃ بن زبیر، یہ دونوں تو اسخت ہیں کہ ابن اسحاق کوزمرہ محدثین سے خارج جھتے ہیں ان کی مخالفت کا سبب بیہ ہے کہ ان کی بیان کر دہ احادیث کی اسناد بہت کمزور ہیں اور پھی کی کوئی سند نہیں ہے۔ سیرۃ النبی کے بیان کر دہ احادیث کی اسناد بہت کمزور ہیں اور پھی کی کوئی سند نہیں ہے۔ سیرۃ النبی کے اس سلیم شدہ راوی اور دور تدوین کے پہلے مصنف کی خوبیاں تلاش کرنے کی کوشش کی گئی ہے اور ان کی روایات دوسرے محدثین نے قبول کی ہیں اور دوسرے ذرائع سے بھی حاصل کی ہیں۔

ابن ہشام

ابن ہشام کا پورانام ابو محمد عبد الملک بن ابوب الحمیری ہے۔ بعض راوبوں نے ان کومعافر بن یعفر کے قبیلہ سے تعلق رکھنے والا بتایا ہے۔ بیجی بہت برا قبیلہ تھا اورمصرجا کربسا۔اور پچھلوگ ان کی نسبت قبیلہ ذہل سے قائم کرتے ہیں،اور پچھلوگ بی سدوں سے غرض اتن مختلف رائیں ہیں کتعین دشوار ہے کہان کا اصلی تعلق کس قبیلہ سے تھا، کین پیاختلاف رائے اور ان کی تحقیقات بے سود ہیں۔ ہمیں اتناجاننا کافی ہے كدوه بقره ميں بلے اور بردھے اور مصر جاكر آباد ہوئے ، اكثر راوى اسى براكتفاكرتے ہیں اور انہی دوشہروں کوان کی تاریخ سے مربوط مانتے ہیں۔سیرۃ النبی ابن ہشام کے محقق مصطفى التقاء لكصة بين كهابميت ان كعلمى كارنام كى بنه كه خاندان اور قبيله کی اورخاص طور سے بیہ بات پیش نظر رہنی جا ہے کہان کے زمانہ میں حصول علم بذریعہ یادداشت اورساعت کے ہوا کرتا تھا، اوراس کام کے لئے ایک طالب علم کامختلف شہروں میں جا کرمختلف علماء کے آگے زانوئے تلمذتہ کرنایا کسی حدیث کوحاصل کرناعام تھا۔ ابن ہشام کی وفات کے بارے میں بھی اختلاف ہے۔ ایک فریق کا خیال

ہے کہ ان کا ۱۱۸ جے بیں انتقال ہوا، دوسرا فریق ساا ہے بتا تا ہے۔ جب وفات کے متعلق بیاختلاف ہے جبکہ وہ سیکروں تلامذہ کے استاد سے، اور ان کی شہرت دور دور تک بھیل چکی تھی ، تو بیدائش کاس کیونکر غیر مختلف ہوسکتا ہے جبکہ وہ ایک نامعلوم گمنام ماں باپ کے پرور دہ تھے، بہر حال مصر جا کر رہنا اور تعلیم وقعلم میں مشغول ہونا قطعی ہے۔ ابن ہشام نحو اور لغت اور علوم عربیہ میں امامت کا در جدر کھتے تھے، امام ذہبی اور ایک نے ابن کشر کا بیان ہے کہ جب وہ مصر آئے تو ان سے امام شافعی ملے، اور ایک نے دوسر کے وقت اشعار سنا کے، ڈاکٹر مصطفی البقاء کہتے ہیں کہ یہ بات بہت ہی عجیب وغریب ہے کیونکہ جو اشعار ابن ہشام نے نقل کئے ہیں ان کی ظاہری ہیئت بگڑی ہوئی ہے اور ان کے بارے میں کوئی قطعی رائے نہیں قائم کی جاسکتی اور فن شاغری ہوئی تا مرک ہی خیال ہے لہذا ابن ہشام کا شعری ذوق کوئی زیادہ قابل جولوگ واقف ہیں ان کا یہی خیال ہے لہذا ابن ہشام کا شعری ذوق کوئی زیادہ قابل اعتمار نہیں ہے۔

ان تمام باتوں سے طع نظریہ ماننا پڑے گا کہ تدوینِ سیرت کے معاملہ میں ابن ہشام ابن اسحاق سے کم نہیں ہیں۔

لسهيلي

سيرة الني مين مشهور كتاب "الروض الأنف" كيمصنف عبدالرحن بين عبدالله بن أبي الحسن الثاندي بين الأندلي بين النائدي المنائد بن أبي الحسن المعنى الأندلي بين النائدي المنائد بن أبي الحسن المعنى الأندلي بين النائدي المنائد بين المنائد بين المنائد بين المنائد بين المنائد بين عمر كة خرى تين سال كزار بي اورو بين انقال كيا- "تراجم اعيان العلماء" مين ان كائن وفات ١٠٠٨ هي به اوراس مين بهي اختلاف ميكوئي ١٠٠٨ هي بين التا مين المنائد المنائد

نے اپنی یاد داشت میں ان کا من و فات ا<u>۵۸ چ</u>کھا ہے اور انتقال کے وقت ان کی عمر بہتر سال تھی۔

سہیلی کی سب سے اہم تالیف "الروض الأنف" ہے جس کوسیرت ابن ہشام کی شرح کہاجا تا ہے اگر چہدوسرے محدثین نے اس کا انکار کیا ہے۔اور میلی کی تعنیف کوستقل بالذات مانا ہے۔ان کی تصانیف کا ذکر''شذرات الذهب' میں ابن عمادا حسنبلی نے کیا ہے جوا کثر اساء الرجال اور متون احادیث نبویہ برِمثل ہے۔ مرجارے پاس "الروض الأنف"كے علاوہ كوئى دوسرى كتاب نظر نہيں آئى۔ امام مہیلی ایک صوفی بزرگ ،محتِ رسول اور صحابہ کے جانثار تھے ، اصحاب تراجم نے ان کی ایک بہت ہی وجد انگیز مناجات نقل کی ہے جن کے چندا شعاریہاں تقل کئے جاتے ہیں، جن سے ان کے جذبہ دروں کا پیتہ چلے گا (ناظرین نے اندازہ لگایا ہوگا کہ ہم عربی اشعار نہیں نقل کرتے کیونکہ پھراس کا ترجمہ کرنا پڑتا ہے اور ترجمہ کے بعد شعر کاحس غارت ہوجا تا ہے، لیکن بیاشعار مناجات وابہالات کے ہیں اس لئے ہم اس کوتر کا درج کررہے ہیں)

أنىت المعدّ لكل مايتوقع يامن اليه المشتكي والمفزع يامن خزائن رزقه في قول كن امنن فان الخير عندك أجمع فلئن رُددت فأى باب أقرع وبالا فتقار اليك فقرى أدفع إن كان فيضلك عن فقيرك يمنع الفضل أجزل و المواهب أوسع اےوہ ذات یاک جومیرےقلب ود ماغ کی ہرآ ہٹ کوسنتی اور دیکھتی

يامن يري مافي الضميرو يسمع يامن يرجى للشدائد كلها مالى سوى قرعى لبابك حيلة مالى سوى فقرى اليك و سيلة من ذالذي أدعو وأهتف باسمه حاشا لمجدك أن تقنط عاصياً

ہےاورمیری تمام امیدوں کا سہاراتو ہے۔

● اےوہ ذات پاک جس سے ہرمصیبت میں امید بندھتی ہے۔اےوہ ذات جس سے اپنے حال کاشکوہ کر سکتے ہیں اور پناہ ڈھونڈ سکتے ہیں۔

اےوہ ذات پاک تمام رزق کے خزانے اس کے ایک قول'' کن' میں مخفی
ہیں۔احسان کرسماری امیدیں صرف تیری ذات سے وابستہ ہیں۔

تیرے دروازہ پردستک دینے کے علاوہ میرے لئے کوئی چارہ کارنہیں
 ہے۔اگریہاں سےلوٹادیا گیاتو کس کے در پردستک دےسکتا ہوں۔

تیرے حضور اپنی مختاجی کا اظہار کرنے کے علاوہ کوئی وسیلہ ہیں ہے۔
 تیرے سامنے عرض کر کے اپنی مختاجی دور کرتا ہوں۔

میں کس کو پکاروں کس کے نام کی رٹ لگاؤں گا،اگر تیرافضل تیرے
 فقیر کودھ تکاردے گا۔

تیری عظمت اور کبریائی سے بہت بعید ہے کہ سی گنہ گار کومحروم رکھے۔ تیرا فضل وکرم بھر پورموجود ہے۔ اور تیری بخشش ہر جگہ چھائی ہوئی ہے۔
اسی طرح کی منا جا تیں سہیلی کے کلام میں پائی جاتی ہیں جس سے ان کی صدافت ، قلب کی پاکی ، فکر کی بلندی ، اور حوصلہ کی رفعت محسوس ہوتی ہے۔ ان کی کتاب "الدوض الأنف" جس کوسیرۃ ابن ہشام کی شرح کہاجا تا ہے۔ دعاومناجات کے ساتھ سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات گرامی سے شغف بیدا کرنے میں اکسیرکا حکم رکھتی ہے۔

سیملی نے درود وسلام کے متنوع صیغے تر تیب دیتے ہیں، اور فضائل درود کو تفصیل سے بیان کیا ہے۔ رسول اللہ علیہ وسلم سے امت کے شغف کو ابھار کر دکھایا ہے، اسی لئے بعض لوگ ان کو اصطلاحی'' خوش عقیدہ'' قرار دیتے ہیں۔ toobaa-elibrary.blogspot.com

ہندوستان میں شخ الحدیث مولانا محمد زکریا صاحب رحمۃ اللہ علیہ نے ان کے حوالہ سے فضائل درود کی روایات نقل کی ہیں،ان کی عربیت میں فنی بائلین اور ذوق کارچاؤ بہت ہے۔رحمۃ اللہ علیہ۔

الوذرانشني

ابوذرائشی ابن ائی برالرک کے نام سے مشہور ہیں پورانام مصعب بن محمد بن سعود بن عبداللہ الجیافی الخشی ہے۔ ان کے طن اول کاذکر جہاں ان کی پیدائش ہوئی ابن الا باء نے اپنی کتاب "الت کے مله" میں نہیں کیا ہے۔ اور نہ ابن العماد نے ہوئی ابن الا باء نے اپنی کتاب "الت کے مله" میں نہیں کیا ہے۔ اور نہ ابن العماد نے اپنی کتاب "الشذر ات" میں کوئی حوالہ دیا ہے، اور نہ السیوطی نے "بغیة الوعاة" میں کوئی اشارہ دیا ہے۔ ان کی پیدائش اور وطن اول کے متعلق معلومات اوھر اُدھر سے میں کوئی اشارہ دیا ہے۔ اس کی پیدائش اور وطن اول کے متعلق معلومات اوھر اُدھر سے الزکر لوگوں نے جوجمع کیا ہے اس کا خلاصہ بیہ ہے کہ بیہ بزرگ شنی جیانی شعصالا نکہ "خصنہ نہ اور "جییان" کے در میان کافی بعد ہے "خصنہ ن "فریقہ میں ہے اور "جییان" متعدر قصبول کے مجموعہ کے نام سے نسبت ہے۔ "حسنہ تام سے نسبت ہے۔ "حیان" متعدر قصبول کے مجموعہ کے نام سے نسبت ہے۔

اس زمانہ میں طلب علم اور حصول حدیث کے لئے جیسا کہ او پر لکھا گیاسفر

کر کے علاء کے حلقوں سے استفادہ کرنا عام تھا، صرف ابوذرائخشی نہیں بلکہ بہترے
علاء کا نام آتا ہے جودار سے نکلے اور دنیا میں بھیلے۔ انہوں نے ابتدائی تعلیم اپنے والد
سے حاصل کی اور ان کی زیر تربیت رہے۔ جب ان کے والد قر طبہ سے نکل کرغر ناطہ
گئے تو ابوذر بھی ان کے ساتھ تھے، کیکن والد کا انتقال اس وقت ہوا جب ابوذرائخشنی کی
مرگیارہ سال چند ماہ تھی۔ چنانچے شخ ابوذرائخشنی دوسرے علماء ومحد ثین کے حلقوں میں
بیٹھتے رہے۔ جن کی تفصیل السیوطی کی "بغیہ الوعاۃ" میں ہے اور اس کا اختصار
سیرت ابن اسحاق اور سیرت ابن ہشام کے جدیدایڈیشن میں نقل کیا ہے۔
سیرت ابن اسحاق اور سیرت ابن ہشام کے جدیدایڈیشن میں نقل کیا ہے۔
سیرت ابن اسحاق اور سیرت ابن ہشام کے جدیدایڈیشن میں نقل کیا ہے۔
سیرت ابن اسحاق اور سیرت ابن ہشام کے جدیدایڈیشن میں نقل کیا ہے۔
سیرت ابن اسحاق اور اخشنی کو ان کے والد اور جدا مجدسے زیادہ شہرت ملی اور اشبیلیہ میں
شیخ ابوذرائخشنی کو ان کے والد اور جدا مجدسے زیادہ شہرت ملی اور اشبیلیہ میں

مسجد کے امام وخطیب کی حیثیت سے کام کرتے رہے۔ عربی زبان میں تفسیر وحدیث میں ہزاروں طلبہ کے مرجع ہوئے۔ شہرت کا سبب سے ہے کہ انہوں نے سیرۃ النبی ابن اسحاق کے غریب الفاظ اور قدیم اشعار اور ان کی پیچیدہ ترکیبوں کوحل کیا۔ یہی کام انھوں نے سیرۃ ابن ہشام میں بھی کیا۔ صنفین سیرت میں ان کا نام ہملی اور موسی بن عقبہ کے ساتھ لیا جاتا ہے۔ ان کی وفات '' قزوین' (فاس) میں اارشوال ۱۰۴ھے کو موبی رحمۃ اللہ علیہ۔

سيرت النبي براهم كتابين اوردستاويزين

اردومين علامة بلى نعمانى اورمولا ناسير سليمان ندوى رحمة التعليها كي سيرة النبيّ جامعیت کے لحاظ سے اور تاریخی معیار کو پیش نظرر کھتے ہوئے آپ اپی مثال ہے اور جو كتابيس عربي ميس موجود بين جيسية البدايه والنهايية " فطبقات ابن سعد "امام ذهبي كي " تاریخ سیرت "اور" زاد المعاد" ان سب میں متضادفتم کی حدیثیں بھی موجود ہیں جو تاويل طلب بين \_البنة ١٨١٨ هين" نضرة النعيم في مكارم أخلاق الرسول الكريم صلى الله عليه وسلم" ١٢ رجلدون مين (جس كي آخرى جلد انڈکس مشمل ہے)جس کوڈاکٹر شنخ صالح بن عبداللہ بن حمیدامام وخطیب حرم کی (موجودہ صدر مجلس شوری سعودی عرب) نے اکتیس ماہرین علوم تاریخ وانساب و سیرت کے ساتھ مل کر مرتب کیا ہے وہ سب پر فائق ہے۔ اردو میں قاضی سلیمان منصور بوری کی" رحمة للعالمین" صحت کے ساتھ حضور سلی الله علیه وسلم سے شیفتگی اور آپ کی عظمت کودل میں بر هانے میں بہت متاز ہے چھزت سید صاحب رحمۃ اللہ عليه كي "خطبات مدراس" أورعلامه مناظراحس كيلاني عليه الرحمه كي "النبي الخاتم" جوكه والہانہ انداز اور مھوس علمی حقائق کی روشنی میں مرتب کی گئی ہے اور جس کی مثال کسی زبان میں نہیں ملتی ۔مولا نا تھیم ابوالبر کات عبدالرؤف دانا پوری کی ''اصح السیر''ایک

متوسط درجہ کی جامع کتاب ہے۔ عربی میں عراق کے ایک استاذِ تاریخ ڈاکٹر اکرم ضیاء الہمری نے سیرت پر ایک کتاب حال ہی میں لکھی ہے جس کے متعلق ان کا خیال ہے کہ رطب ویا بس اور ضعیف حدیثوں سے پاک شیخے واقعات برشمل ہے۔
سیرۃ النبی پر بہت کچھ لکھا جاچ کا ہے اور لکھنے کا سلسلہ قائم ہے کیونکہ سے وہ سیرت ہے جس سے مسلمانوں کی شہرگ کا تارمر بوط ہے۔ میں نے جوفہرست تیار کی ہے اور متعدد عناوین کے ماتحت سلسلہ واران اوراق کو جمع کیا ہے اس میں بھی "الروض الانف" (السهیلی) اور "البدایہ و النهایہ" سیرۃ النبی "اور "موسوعة نضرۃ النبی "اور "موسوعة نضرۃ النبی "سے مدد کی ہے۔



باب دوم

• مضامین سیرت

سیرت النبی کی کتابوں کے اہم عنوانات

• غزوات نبی کے اسباب وانواع

سیرت پاک کے چنداہم مرکزی عنوانات

شائل النبي صلى الله عليه وسلم

خصائص النبي صلى التدعليه وسلم

دلائل النبي صلى الله عليه وسلم

اخلاق النبي صلى الله عليه وسلم

### بمضامين سيرت

## سيرة النبي كى كتابول كے اہم عنوانات

سیرت النبی کامطالعه-اخلاقی تربیت کاانهم ذریعه ہے (تمہید سیرة النبی)

رسول الله على الله عليه وسلم كانسب نام اورخانداني خصوصيات

آپ کے اساء جوآپ کی صفات پر روشنی ڈالتے ہیں

• بيدائش

حفرت فدیج بنت خویلد سے آپ کا نکاح

الحكم الامين اور الصادق الامين كے خطابات

- اجتماعی اور مذہبی رواج جو بعثت نبوی کے متقاضی تھے جس کو'' ارھے اص البعثة" کہا جاتا ہے
  - وحى كانزول اور بعثت كى ابتداء
  - دعوت اسلامی اوراس کے فکری اور معنوی گوشے
- دعوت اسلام کا وہ دور جب پوشیدگی کے ساتھ لوگوں کو اسلام کی طرف بلایا
   جارہاتھا
  - اعلانيدعوت كامرحله
  - دعوت اسلامی کا مکه میں اعلان
  - مشركين مكه كابرسر پيكار مونااور آنخضرت كوايذا يهنجانا
  - قریش کابات چیت سے آنخضرت کو مائل کرنا کہوہ دعوت دین سے باز آ جائیں
    - قریش کارسول الله سلی الله علیه وسلم کوتر غیبات پیش کرنا
       ( کسی براے عالی خاندان میں نکاح ،سرداری ، دولت مندی کی پیشکش)
      - قریش کادهمکیوں سے کام لینا
        - حبشه کی طرف پہلی ہجرت
      - قریش کی کوشش کے مہا جروں کو حبشہ سے واپس لے آئیں
      - مسلمانون كاسوشل بائيكا ف اوران كاشعب الى طالب مين محبوس بونا۔
        - ابوطالب اور حفزت خدیجه رضی الله عنها کی وفات
        - رسول الله صلى الله عليه وسلم كا وعوت دين كے لئے طائف جانا
          - اسراءاورمعراج
        - رسول الله على الله عليه وسلم كا قبائل كيسامني اليي آپ كوپيش كرنا
          - بيعت عقبهاولى اله نبوى

- بيعت عقبه ثانيه ٢٠ نبوي
  - یثرب کی طرف ہجرت
    - مسجد نبوی کی تغمیر
- ہجرت کے بعدامت کی تظیم
- وستورمدینه کااعلان (مهاجراورانصار کے درمیان تعلقات کا معیار) اوراس
   کاقلم بند کیاجانا
  - م جهاداوراسلام کا پھیلنا
  - اسلامی حکومت کی تاسیس
  - ہجرت نبوی کے بعد جہاد وقال کاسلسلہ غزوات نبوی کے اسباب وانواع
    - و تحويل قبله شعبان عي

### ہجرت کے بعدجہادوقال کاسلسلہ

اس مرحلہ میں غزوات اور سرایا کی تفصیلات ہیں جس کی پلانگ خودر سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے کی تھی ، امام ذہبی کا خیال ہے کہ مکہ مکر مہ سے اقتصادیات کی مرکزیت کمزورہ ہوگئی اور مدینہ منورہ میں جو مسلمان تھوہ اپنی اقتصادی ضروریات اپنی جگہ پر پیدا کرنے کے لائق ہوگئے تھے ، بات یہ ہے کہ مکہ مکر مہ میں کعبہ کی وجہ سے جائد انوں کو بغیر پچھ کئے سامان معیشت میسر تھا ، جاج کو پانی پلانا ، کعبہ کو صاف تھرار کھنا ، حاجیوں کی دیکھ بھال کرنا ، ان سے جائز ونا جائز نیکس وصول کرنا ، ایک طرف جائز اور موروثی ذریعہ معاش تھا تو دوسری طرف اشہر حرم کے علاوہ مہینوں میں جو قافلے تجارت کی غرض سے بمن سے شام کی طرف انکلا کرتے تھے اور کبھی شام سے بحران جایا کرتے تھے اور کبھی شام سے بخران جایا کرتے تھے ، ان کولوٹ لیمنا بھی ایک فن تھا اور قرافلہ والوں کے لئے ان سے بخران جایا کرتا تھا ، اور خود اہل مکہ جاڑے اور گرمیوں میں ان قبائل میں بے نکلنا ایک کارنامہ ہوا کرتا تھا ، اور خود اہل مکہ جاڑے اور گرمیوں میں ان قبائل میں

جاتے تو کوئی ان کوئیں ٹو کتا کیونکہ ان کی نسبت کعبۃ اللہ سے قائم تھی ، اور انہی کے بارے میں آیا ہے "رحلۃ الشتاء و الصیف "رب البیت کے احسانات کوشار کرایا گیا ہے جس کی وجہ سے ان کو ایک طرح کی پیرز ادگی کا درجہ حاصل تھا۔ مدینہ منورہ میں جب مہاجر پہنچے ہیں تو ان کے سامنے مزدوری اور جنگل سے لکڑی لاکر باہر بیچنے میں جب مہاجر پہنچے ہیں تو ان کے سامنے مزدوری اور جنگل سے لکڑی لاکر باہر بیچنے کے علاوہ کوئی سامان نہیں تھا۔ (۱)

مسلمان اینے وجود کو برقر ارر کھنے اور جس دین کی خاطر انہوں نے ہجرت تبول کی تھی اس کو باقی رکھنے کے لئے قال پر مجبور تھے مشرک اور یہود عرب قبائل کی جنگوں کے ماہر تھے،اور جومسلمان ہوئے وہ لوگ سید ھےسا دے امن پیندشہری اللّٰہ كانام لينے والے اپني ملكيت ميں كچھ بھي نہيں ركھتے تھے، پھران كوكسب حلال كى یابندی تھی پیچھوٹ نہیں بولتے تھے، مکروفریب کابرتاؤ نہیں کرتے تھے،ان کا کام کسی کا گھراجاڑ نابستی کو برباد کرنا،اورلوگوں کے جمع کردہ خزائن کولوٹنا،اوران کے مجور کے ذخیرے اور غلوں پر نا جائز قبضہ کرنانہیں تھا۔ آپ نے اصحابِ صُقَّہ کا حال پڑھا ہوگا کہ جوجنگلوں سے لکڑی کاٹ کاٹ کرلاتے اور بازاروں میں بیجتے اوراس سے اپنااور اینے ساتھیوں کی روزی فراہم کرتے ،حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کا حال بھی سیرت کی کتابوں میں موجود ہے کہ وہ فاقہ سے بے ہوش ہوکر گرجاتے تھے،لوگ ان کومرگی کا مریض مجھ کران کی گردن اور بیٹھ پیروں سے داہتے ،ان حالات میں جب ان پر حملے ہونے لگے اور مدینہ منورہ کی زمین تنگ کی جانے لگی تو جہاد کی ضرورت پیش آئی۔ اجرت کے ممل ایک سال کے بعد بارہ سفر کوغزوہ 'و دّان' مقام' ابواء' میں پیش آیا،اوریه پہلامعرکہ تھا، یا پہلااقدام تھاجومسلمانوں نے اپنی دفاع کے لئے کیا، اس کے بعد عبیدا بن الحارث کا "سریہ "واقع ہوا۔

(۱) طبقاب ابن سعدج ۱

سیرۃ النبی کے طلبہ کو معلوم ہے کہ جن جنگوں میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وہلم بنفس نفیس تشریف لے گئے اس کوغزوہ کہا جاتا ہے خواہ وہ دفاعی ہویا اقدامی اوراگر صحابہ کرام کی کوئی جماعت بھیجی گئی خواہ تعلیم و تبلیغ کے لئے یا قبال و جہاد کے لئے اور خواہ وہ شہید ہو گئے ہوں یاغالب آگئے ہوں تو اس کو سریہ کہتے ہیں جس کی جمع "سرایا" خواہ وہ شہید ہوگئے ہوں یاغالب آگئے ہوں تو اس کو سریہ کہتے ہیں جس کی جمع "سرایا" ہے ۔علامہ سید سلیمان ندو گئی غزوات نبی کے اسباب اور انواع پر تاریخی حیثیت سے بحث کرتے ہوئے کر فرماتے ہیں:

### ووغرواتِ نبی کے اسباب وانواع

غزوات نبوی کن اسباب سے وجود میں آئے اور شارع علیہ السلام نے طریقہ قدیم میں کیا اصلاحیں فرما کیں ، مؤرخین نے ''غزوہ'' کے لفظ کو اس قدر وسعت دی ہے کہ امن وامان قائم رکھنے کے لئے دو چارآ دی بھی کہیں بھیج دیئے گئے تواس کو بھی انہوں نے غزوہ میں شار کرلیا غزوہ کے علاوہ ایک اور لفظ ہے یعن'' سریہ غزوہ اور سریہ میں لوگوں کے نزدیک بیفرق ہے کہ غزوہ میں کم سے کم آ دمیوں کی ایک غزوہ اور سریہ میں لوگوں کے نزدیک بیفرق ہے کہ غزوہ کے اور شان کی دیکھ بھال کو جھیج دیا تو یہ می سریہ ہے بعضوں کے نزدیک غزوہ کے لئے بیشرط ہے کہ آخضرت سلی اللہ علیہ وسلم نے بنفس نفیس اس میں شرکت کی ہو، حقیقت یہ ہے کہ جن واقعات کو مورخین سریہ کہتے ہیں وہ چندقسموں میں شرکت کی ہو، حقیقت یہ ہے کہ جن واقعات کو مورخین سریہ کہتے ہیں وہ چندقسموں میں شرکت کی ہو، حقیقت یہ ہے کہ جن واقعات کو مورخین سریہ کہتے ہیں وہ چندقسموں میقسم ہے:

المحكمة تفتيش لعنى دشمنول كأفل وحركت كي خبررساني \_

۲۔ دشمنوں کے حملہ کی خبرس کر مدا فعت کے لئے پیش قدمی کرنا۔ ۳۔ قریش کی تجارت کی روک ٹوک تا کہ وہ مجبور ہوکر مسلمانوں کو جج وعمرہ کی اجازت دیں۔

سم۔امن وامان قائم کرنے کے لئے تعزیری فوج بھیجنا۔

۵۔اشاعت اسلام کے لئے لوگ بھیجے گئے اور حفاظت کے خیال سے کچھ فوج ساتھ کردی گئی،اس صورت میں تا کید کردی جاتی تھی کہ لوارسے کام نہ لیا جائے۔ غزوات کی صرف دوصور تیں تھیں۔

ا دشمنوں نے دارالاسلام پر حملہ کیا اوران کامقابلہ کیا۔

۲۔ یہ معلوم ہوا کہ دشمن مدینہ پرحملہ کی تیاری کررہے ہیں اور پیش قدمی کی گئے۔ استخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانے میں جولڑائیاں واقع ہوئیں یا اس قسم کے جوواقعات پیش آئے انہی مختلف اغراض سے تھے۔

آنخضرت ملی الله علیه وسلم جب مکہ سے چلے آئے تو قریش نے فیصلہ کیا کہ اسلام کومٹادیا جائے کیونکہ وہ جانتے تھے کہ اگر اسلام کی تریک قائم رہی تو ایک طرف ان کے مذہب کوصدمہ پہنچے گا، دوسری طرف تمام عرب میں ان کا جو تفوق اور اثر اور مرجعیتِ عام ہے سب جاتارہے گا اس بنا پر ایک طرف تو قریش نے خود مدینہ پر حملہ کی تیاریاں شروع کیں، اور دوسری طرف تمام قبائل عرب کو بھڑ کا یا کہ یہ نیا گروہ اگر کا میاب ہوگیا تو تمہاری آزادی بلکہ ستی بھی فنا ہوجائے گی۔

بہرحال حفرت عبداللہ ابن الحارث کا سربیاس لحاظ سے زیادہ قابل اہمیت ہے کہ اس سربیمیں پہلی مرتبہ اسلام کا جھنڈ ابنایا گیا اور جنگ کے سب سے پہلے تیرانداز کی تیرانداز کی تیرانداز کی تیرانداز کی تیرانداز کی سبیسالاریا ایک تیرانداز کی تیرانداز کیرانداز کیران

حیثیت سے پہلے مخص شار ہوں گے، اس کے بعد غزوہ بواطبیش آیا، اس کے بعد غزوہ عشیرہ پیش آیا، اس کے بعد سریہ معد بن ابی وقاص پیش آیا، جو خرار کے راستہ میں ہے، اس کے بعد غزوہ بدر صغری کا مرحلہ آیا کہ جب مدینہ منورہ پریہودیوں نے حملہ کیا اور صحابہ نے ان کا پیچھا کر کے شہر سے باہر کیا اس موقع پر حضرت زید بن حارثہ کورسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنا نائب بنایا تھا اور عبد اللہ بن جحش کا سریہ نخلہ کی طرف گیا، تحویل قبلہ کا واقعہ اس کے بعد ہی پیش آیا اس کے بعد وہ غزوات اور جنگیں ہوئیں جن کے نام حسب ذیل ہیں۔

- عزوه بدر كبرى رمضان عرص
- فزوهُ بدراورغزوهُ احد کے درمیان اسلامی فوج کی ٹرینگ
  - 🐠 غزوهُ بني قينقاع شوال ع 🚅
    - م غزوهُ سونين ذي الحج<u>ر ع ه</u>
      - ا غزوه احد سم
- مرمعونه کاسرید (وه فوجی حمله جس میں رسول الله عظی شریک نہیں تھے)
  - م غزوه بني النفير ربيع الأول سم ه
  - عُزُوهُ المريسيع (نبي المصطلق) شعبان هي
    - مُزوهُ خندق (الأكزاب) ذى قعده ه
      - م غزوهُ نبي قريظه ذي الحجه هي
      - عزوهٔ حدیبیه ذی قعده سر مع
      - مديبياور فتح مكه كے درميان كاوقفه
- بادشاہوں اور سرداروں کے نام نبی کریم علی اللہ علیہ ولم کے خطابات سے آخر
  - غزوهٔ ذات الرقاع

• غزوه خيبراور عمرة القصناء آخر آھ يا اوائل رےھ

• سريمونة جمادى الأول مه

• سربيذات السلاسل جمادي الآخر ٨ه

غزوه فتح مكه رمضان ٨ج

● سربیخالدبن ولید شوال ۸چ

• غزوهٔ طائف

صدقات اور جزید کی آمد وخرچ کی تنظیم

• غزوہ تبوک سے پہلے کے سربیاور احداث

• كعب بن زمير بن اني سلمى كااسلام لانا

• سربيعبدالله بن حذافه المجي

● غزوه تبوك رجب وه مطابق ١٣٥٠ و٢٣٥

غزوہ تبوک میں پیچھےرہ جانے والے

● رسول الله ﷺ کے احکام کے مطابق جزیرہ عرب کا ایک انتظامیہ کے ماتحت ہونا

● عام الوفود مع

● وفات نبوی ہے پہلے کے واقعات وفو داور سرایا

• حفرت ابوبكررضي الله عنه كالحج كرانا وهي

• جمة الوداع <u>الجميع</u> • اسامه بن زيد كولسطين بهيجنا ذى الحجه العلم

• رسول الله عليه وسلم كى وفات ربيج الاول الجه وسول الله عليه وسلم كى وفات ربيج الاول الجه وسول النبي كي تشكيل عمل مين آئى الميد بهرية النبي كي تشكيل عمل مين آئى ہے۔سیرۃ النبی کی جامع کتابوں میں ایک طویل فہرست ہے جس کی طرف الگے باب

میںاشارہ کریںگے۔

سعودی عرب کی مجلس شوری کے صدر شیخ صالح بن عبداللہ بن مُمید اور دارالوسیلہ کے صدر شیخ عبد الرحمٰن بن محمد بن عبد الرحمٰن الملوح نے دس ضخیم جلدوں میں سی ایک روایات کوسامنے رکھتے ہوئے سیرت نبوی کی تالیف سرکاری طور برمکمل کی ہاوران میں اسم محققین نے ایک ایک عنوان لے کران تفصیلات کو بورے حوالوں کے ساتھ جمع کیا ہے۔ان عناوین کے شمن میں سیروں اجزاء، فروعی مباحث نکلتے آئے اوران کوجمع کیا گیاتا کہ سلمانوں کے لئے ممل نظام مل تیار ہوجائے۔ ان عنوانات کی معمولی تشریح سیرة النبی برتحریر کا ایک رخ متعین کرتی ہے، سیرت یاک کے چنداہم مرکزی عنوانات جن پرعلمائے سلف نے کام کئے ہیں وہ یہ ہیں:

- شائل النبي صلى الله عليه وسلم
- خصائص النبي صلى التدعليه وسلم
  - ولأل النبي صلى الله عليه وسلم
  - اخلاق النبي صلى الله عليه وسلم







# شاكرالنى عِلَيْنَا

شائل النبي ميں حسب ذيل كتابيں اہل قلم علماء كے نزد كي معتبر ہيں۔

● الاتحافات الربانية بشرح الشمائل المحمدية

محمد عبدالجواد الدومي

ط:القاهرة. التجارية بلا تاريخ

اخلاق النبي وآدابه

عبدالله بن محمد بن حيان (ت ٣٦٩هـ) وهو مطبوع

أرجوزة في الشمائل

مصطفى بن كمال الدين الصديقي البكرى (١٦٢هـ)

خ:ظاهرية ١١٨ سيرة

أسن الوسائل لشرح الشمائل

اسماعيل بن محمد العجلوني الدمشقي (١١٦٢ هـ)

ذیل: ۸۳/۱

أشرف الوسائل الى فهم الشمائل

أحمد بن محمد بن جعفر الهيثمي (٧٩٣هـ)

خ:المتحف البريطاني add7471. الظاهرية ٤٧٠٥ و ٢

سيرة و ٦٢ عام الرباط الفهرس الثالث 2976. قلج على

262 السليمانيه 262

- أقدم الوسائل في ترجمة الشمائل اسحاق خوجة سي احمد بن خير الدين (١١٢٠هـ) خ: فاتح ٢١٤
- تحفة الأخبار على شمائل المختار ابوالحسن على بن محمد الحريشي الفاسي (١١٤٢هـ) خ: الخزانة الملكية في الرباط ١٦٩٥
  - تهذیب الشمائل
     ملاعرب محمد بن عمر الواعظ (۹۳۸هـ)
     هدیة ۲٤٣/۲
  - جمع الوسائل فی شرح الشمائل علی بن سلطان القاری (۱۰۱۵-) خ: ظاهریة، سیرة ۵۰ فاتح ۲۲۸برلن.9637/38 ط: القاهره ۱۳۱۷هـ
- حال الاصطفابشيم المصطفى صلى الله عليه وسلم اسماعيل بن غينم الجوهرى (ق ٢١) هدية ٣٢٠/١ ثم ورداسم الكتاب في ص ١٧/١ حلل الاصطفا الروض الباسم في شمائل المصطفىٰ ابى القاسم زين الدين محمد عبدالرؤف المناوى (١٣١هـ) وهومختصر الشمائل للترمذي مع زيادات خ: ظاهرية ٢٦٦٤

- روضة النبى فى الشمائل حبيب الله القنوجى (١٤٠٠هـ) حركة التأليف ٢٦٤
- زهرالخمائل على الشمائل حافظ سيوطى (١١٦هـ) كشف ١٠٦٠
- زواهـرالأنـوار وبـواهـر الأبصار والاستبصار في شمائل
   النبي المختار
  - يحيى بن يوسف بن يحيى الصرصرى (٥٦هـ)
- سيدنا محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم: شمائله الحميده و خصائله المجيده
  - الشيخ عبدالله سراج الدين الحلبي
  - ط: دمشق. مط: الهاشمية ١٣٩٩هـ
- شرح الشمائل للترمذی ابراهیم بن محمد بن عربشاه
   ۹٤۳
  - خ: ظاهرية سيرة ٤٥
  - شرح الشمائل للترمذي ملا محمد الحنفي (ق العاشر)
  - خ: الأزهر ٦٦٨ حديث كتبت سنة ٩٥٠هـ
  - شرح الشمائل للترمذي زين الدين محمد عبدالرؤف بن على المناوى ط: القاهره الحلبي ١٣١٨هـ

خ: ظاهریة ٥٦ سیرة برلن ٩٦٣٩ دارالکتب ٢٣٠٢٩

ب: جامع الشيخ ابراهيم ٣٤

شرح الشمائل للترمذی سلطان بن احمد المصری المزّاجی (۱۰۷۵هـ) خلاصة الأثر ۲۱۰/۲

شرح الشمائل للترمذى عبدالله الحموى الحمدوني الأزهرى (كان حيا ١٣٣هـ) ظاهرية، عام ٣٨٩٦

شرح الشمائل للترمذی اسماعیل بن محمد العجلونی
 (أسنی الوسائل)

شرح الشمائل للترمذي محمد بن قاسم المغربي، المعروف بالحسّوس فرغ منه سنه ١٢٠٠هـ ذيل ٢١٢٥٥

شرح الشمائل سليمان بن عمر المعروف بالجمل (١٢٠٤هـ) ذيل ٢٠٢٢ه

شرح الشمائل عبدالله نحیب العینتابی شارح الشفا (۱۲۱۹هـ) ذیل ۲۰۱۲ ۰. کحاله ۱۹۹۲

- شرح الشمائل للترمذي الباجوري (۲۷۷ هـ)
- وهوالمواهب اللدنية على الشمائل المحمدية
  - شرح الشمائل
- محمودبن عبدالمحسن بن الموقع الدمشقى (۱۳۲۱هـ) كحالة ۱۷۸/۱۲
  - شرف المصطفى عبدالملك بن محمد النيسابورى (ت ٢٠٦هـ)
    - الشفا بتعریف حقوق المصطفیٰ قاضی عیاض (ت ٤٤٥هـ) وهو مطبوع، وله عدة شروح
  - الشمائل النبوية والخصائل المصطفوية محمد بن عيسى الترمذي (٢٧٩هـ)

خ:برلن ٩٠٢٤.٣٥. الرباط ٩٠٩ جيدة جداً، و ٤٨٦٤. الظاهرية سيرة ٥٠. و ١٦١ و ٤٧٦٩ عام، ونسخ أخرى ط: - الآستانة ٢٦٢٤هـ، القاهره ١٢٨٠هـ فاس ١٣١٠هـ كلكتة ٢٦٢١هـ

- شمائل النبى ابو عباس جعفر بن محمد المستغفرى (٤٣٢ هـ) الرسالة ٥٠١
- شمائل الرسول و دلائل نبوته و فضائله و خصائصه

ابوالفداء اسماعيل ابن كثير (٤٧٧هـ) اعتمد على شمائل الترمذي وأضاف إليه أشياء كثيره من كتب الصحاح والمسانيد

ط:القاهره ۱۹۲۷۰ بتحقیق مصطفی عبدالواحد

الشمائل بالنور الساطع الكامل على بن محمد بن ابراهيم الغرناطي المقرى (٢٥٥هـ) كشف ١٠٥٩ كحالة ١٧٧/٧

الشمائل السيد الصفوى اختصره ايضاً ومن المختصر مخطوطه في الظاهرية عام ٢٩٢٦.

شمائل النبی مصلح الدین اللاری محمد بن صلاح الدین (۹۷۹هـ) کشف ۱۰۳۰

> الشمائل عبدالأول بن على بن العلاء الحسيني الدهلوى ثقافة الهند ٩٠

> > شمائل الرسول وشخصيته الإنسانية
> >  أنور الجندى

ط: القاهره ١٩٤٨

سيم الحبيب في ذكر خصائص الحبيب الهي بخش (١٢٤٥هـ) حركة ٢٩٢

- صنف عين الرحمة والنور في شمائل النبي المبرور محمد ثابت بن عبدالله القيصري (١٣١١هـ) كحالة ٢٩٣/٢
  - عنوان الفضائل في تلخيص الشمائل محمد بن مصطفى البكرى١٩٦٥هـ ذيل: ١٢٨/٢٠
  - فتية السائل في اختصار الشمائل محمد بن جعفر الكتاني (١٣٤٥هـ) فاس ١٣٣١
  - الفوائد الجلية البهية على الشمائل المحمدية محمد بن قاسم بن حسوس (ق ١٢) ط: بولاق ٢٩٦. القاهره ٢٩٦هـ
    - كتابة على الشمائل
- على بن زين الدين الأجهوري٦٦٠١هـ كحاله ٢٠٧١٧
- كشف اللثام عماجاء من الأحاديث النبوية في شمائل المصطفى عليه الصلاة والسلام
- محمد بن محمدالروضي المالكي فرغ منه سنة ١٠٧هـ ذيل ٣٦٦/٢
  - مطالع الأنوار في شمائل المختار
     حافظ محمد بن عتيق الأزدى الغرناطي (٢٤٦هـ)
     هديه ٢٤/٢

- منية السائل خلاصة الشمائل محمد بن عبدالحئى بن عبدالكبير الفاسى (١٣٨٢هـ) ط: حجر\_ فاس ١٣٢٥
  - خ: الرباط الخزانة الملكية ٣٠٠٦
  - المواهب اللدنية على الشمائل المحمدية ابراهيم بن محمد الباجوري (٢٧٧هـ)
- ط: بهامسش الشمائل \_بولاق ۱۲۷۱، ۱۳۰۲...
  - المواهب المحمدية بشرح الشمائل الترمذيه سليمان بن عمر المعروف بالحمل (٢٠٤هـ) كحاله ٢٧١/٤
- نظم الشمائل المحمدية والسيرة المصطفوية عبدالحفيظ مولوى الدمشقى (طريقة مولوييك ايك شخ ته) ط: فاس ١٣٢٨
  - وسائل الوصول الى شمائل الرسول يوسف بن اسماعيل النبهاني (١٣٥٠هـ) ط: بيروت ١٣٠٩هـ ـ ١٩٧٠ء
- الوسيلة العظمى فى شمائل المصطفى خيرالورئ پير محمد دده بن مصطفى (٢٤٦هـ) ط: بولاق ٢٠٠١هـ، ٢٠٠٤هـ القاهره الحلبى

- الوفابأحوال المصطفى ابن الجوزى حققه مصطفى عبدالواحد
- الوفا لشرح شمائل المصطفى على بن ابراهيم الحلبي صاحب السيرة (٤٤ ١٠٤هـ) هدية ٢٥٦
  - ینابیع الموده فی شمائل النبی سلیمان بن ابراهیم القندوزی. (۱۲۹٤هـ) ط: استامبول ۱۳۰۱هـ



# خصائص الني عِلَيْنَا

ان کتابوں میں رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی ان خصوصیات کا ذکر ہے جو پہلے انبیاء کو حاصل نہیں تھیں اور جن میں امت اسلامیہ کا کوئی فرد شریک نہیں ہے۔

- الابريز الخالص عن الفضة في ابراز خصائص
   المصطفى التيفى الروضة
  - عبدالرحمن بن عمر البلقيني (٢٤هـ)
    - خ: المكتبة العامه بالرياض
- إتحاف أهل الإسلام والايمان ببيان أن المصطفى صلى الله عليه وسلم لايخلو عنه زمان
  - محمد بن على بن علّان المكى (١٠٥٧هـ)
  - رسالة في خصائص الرسول صلى الله عليه وسلم
    - ط: ظاهرية ٩٢٧٦
    - أرجوزة في خصائص النبي عليه السلام
       التاج السبكي (٧٧١هـ)

أنموذج اللبيب في خصائص الحبيب جلال الدين السيوطي (١١٩هـ) لخصه من كتابه الكبير في الخصائص خ: الرباط (819) 1100 المتحف العراق ٣٤٦٧. الأوقاف ببغداد ٩٣٠٥

الظاهرية سيره ٤ و مجموع ١٢٥ و ورقة ١٤\_دارالكتب ٢١٥٦٥ ب

حالت أفندي ۸۲۲/۲۲ محمد ابن سعود ۱۳۳۱

الأنوار بخصائص المختار حافظ أحمد بن حجرالعسقلاني (۲٥٨هـ) كشف ١٩٥

أنوار النبوة في الخصائص مفتى ابوالوفاء الكشميري ثقافة الهند ٩٠

التحريرات الرائق في الرّد على من أنكر بعض خصائصه عليه السلام كحياته في قبره وصلاته فيه محمد بن محمد المغربي الغيلاني المكي خ:تيموريه مجاميع ١١٢٥١

تعاليق على الخصائص النبوية ابن الهائم احمد بن محمد (٥١٨هـ خ: - الخالدية بالقدس، انظر مجلة المجمع العلمي بدمشق ٤١٠/٤

- خصائص سید العالمین یوسف بن محمد بن مسعود العبادی الدمشقی (۷۷٦هـ) خ: ظاهریة ۹۶۵۲
  - الخصائص الكبرى للنبى صلى الله عليه وسلم محمد بن ابراهيم الرحماني (ق ١١) خ: الأزهر ٩٠٧ حديث
- خصائص النبي صلى الله عليه وسلم وآل بيته أبو جعفر القمّى احمد بن محمد (ق٣) وهوم خطوط في ميكروفيلم رقم في مكتبة الجامعة الاسلامية ذيل ٤٣٠
  - خصائص النبى صلى الله عليه و سلم حافظ مغلطائى بن قلج (٢٦٧هـ) خ: الخزانة الملكية بالرباط ٥٠٣٠ خصائص النبى صلى الله عليه و سلم عبدالرحمن بن عمر البلقينى (٤٢٨هـ) كشف ٢٠٦
  - خصائص النبي صلى الله عليه وسلم عمر بن على الأنصاري الوادي آشي (٨٠٤) خ:- دارالكتب ٤٦٠ كتبت سنة ٨٨٩هـ

- خصائص النبي صلى الله عليه وسلم يوسف بن موسى المعروف بابن المسدى الأندلسي (٦٦٣هـ) كشف ٧٠٦
  - الخصائص النبوية الكبرى حافظ السيوطي (١١٩هـ) ط:- القاهره ١٩٦٧
  - خلاصة الصفا من خصائص المصطفى (قصيده) أحمد بن محمدبن ميمون الأشعرى المالقى الذيل والتكملة ٢١/٢ه
    - الدرالثمين في خصائص النبي الأمين ابن جوزي عبدالرحمن بن على (٩٧ههـ) هدية ٢٠٥
    - الدرر البهية في شرح الخصائص النبوية
       محمد بن عمر النووى الجاوى (١٣١٦هـ)
       ط:- مصر ٢٩٨
  - ذكر ما أعطى نبينا محمد صلى الله عليه وسلم دون الأنبياء ضياء المقدسي (٦٤٣هـ)
  - خ: ظاهرية، مجموع ١١٠ ورقه ٢٠٤ بخط الضياء طرح السقط في نظم اللقط في خصائص النبي

حافظ السيوطي (١١٩هـ)

کشف ۱۱۱۰

- غایة السول فی خصائص الرسول سراج الدین عمر بن علی بن الملقن (٤٠٨هـ) طبع بتحقیق: عبدالله بحرالدین کشف ۱۱۹۲
  - عنوان السعادة فيما حص به نبينا قبل الولادة
- محمد بن عقیلة (۱۵۰۰هـ) كحالة ۲۶۲۸
  - کشف الأسرار فی خصائص سید الأبرار ولی الله بن حبیب اللکهنوی ثقافة الهند ۹۱
- اللفظ المكرم بخصائص النبى المعظم وطب الدين الخيضرى محمد بن محمد اللمشقى (٩٤هـ) خ: طوب فبو (440 M)
- اللفظ المكرم بحصائص النبى صلى الله عليه وسلم شهاب الدين أحمد بن محمد بن عبدالسلام (٩٣١هـ) كشف ١٥٦٠
  - محصول المواهب الأحدية في الخصائص والشمائل المحمدية
- خليل بن حسن الأسعردى (١٢٥٩هـ) هدية ٣٥٧/١ المختصرمن خصائص النبي
  - ابوالربیع سلیمان بن سبع السبی خ:- دارالکتب ۱٦۸ کتب سنة (۸۷۷هـ)

- مرشد المختار الى خصائص المختار شمس الدين محمد بن طولون الصالحى (٥٣هـ) خ:- دارالكتب ٢٣١٥ حديث بخط المؤلف
  - ملاذالمستعین فی بعض خصائص سید المرسلین أبو حجاج بن یوسف بن موسیٰ الجذامی ذیل ۱۱۲ ۵۰ نصح ۱۵۰۱۳ (عباس)
- من خصائص النبي وشمائله شعبان محمد اسماعيل ط:- الرياص\_دارالمريخ ١٩٨٠م
  - نهایة السول فی خصائص الرسول عمر بن الحسن بن دحیه الکلبی (۱۳۳هـ) خ: دارالکتب ۱۹۵۰۷ ب و ۲۱۶۹۶ ب)



# ولال الني عِينَا

دلائل نبوت پرجو کتابیں ہیں ان میں فضائل بھی ہیں اور آپ کی نبوت کے دلائل بھی ،ان کے نام یہ ہیں۔ دلائل بھی ،ان کے نام یہ ہیں۔

آیات النبی

على بن محمد المدائني (٢٢٥هـ)

الفهرست ١١٣

■ الأحكام لسياق مالسيدنا محمد عليه السلام من
 الآيات البينات الباهرات والأعلام

على بن محمد القطان (٢٦٨هـ)

خ: - دارالکتب ۲۱۶ حدیث

اختصار دلائل النبوة

عماد الدين الواسطى احمد بن ابراهيم (١١٧هـ)

فوات ۲۱۱ه

الأربعون حديثا الدالة على نبوته عليه السلام (وهى الأربعون الطوال)

حافظ ابن عساكر الدمشقى (٧١هـ) معجم الأدباء ٧٨/١٣

- أعلام النبوة
- داؤد بن على الاصفهاني (٢٧٠هـ)
  - الفهرست (۲۷۲هـ)
- - فهرست ابن خیر ۱۱۰
- أعلام رسول الله صلى الله عليه وسلم المنزلة على رسله فى التوارة والانجيل والزبور والقرآن وغير ذلك، دلائل نبوته من البراهين النيّره والدلائل الواضحة
  - ابن قتيبة، عبدالله بن مسلم (٢٧٦هـ)
    - خ:ظاهرية حديث ١٦٤
  - (ورقة ١٢٧-٩٥١) نسخة قديمه
    - ا أعلام النبوة
  - أبوحاتم محمد بن إدريس الرازي (٢٧٧هـ)
  - خ:-معهدالمخطوطات العربية تاريخ ١٣٨٠
    - اعلام النبوة
  - المأمون العباسي (١١٨هـ) الفهرست ١٢٩
    - أعلام النبوة
  - أحمد بن فارس اللغوى (٥٩٥هـ) سخاوى ٥٣٥
  - أعلام النبوة في دلالات الرسالة (٢٠٤هـ) أبوالمطرّف عبدالرحمن بن محمد ابن فطيس القرطبي
    - سخاوی ۳۲٥

أعلام النبوة أبوالحسين على بن محمد الماوردى (٥٠٠هـ) ط:-بغداد ١٣١٩هـ القاهرة: ١٩٧١م

و قدحققه طه عبدالرؤ ف سعد

ا أعلام النبوة

عبدالله بن عبدالعزيز البكري الأندلسي (٤٨٧هـ)

ذیل ۱۰۶/۱

أعلام النبوة

محمد بن عبدالله بن ظفر المكى (٦٥هـ)

کشف ۱۲۲

أعلام النبوة

علاء الدين مغلطايي بن قِلِج (٧٦٢هـ) سخاوي ٥٣٦

أمارات النبوة

ابراهيم بن يعقوب الجوز جاني (٢٩٥)

خ: مختارات منه في الظاهرية ٤ . ١ مجموع، ورقة ١٦٢

دلائل النبوة

أبوزرعة الرازى عبيدالله بن عبد الكريم (٢٦٤هـ)

سخاوى ۲۲٥

دلائل النبوة

ابن قتيبة عبد الله بن مسلم (٢٧٦هـ) (أعلام رسول الله) الفهرست ٨٦

دلائل النبوة ابراهيم بن الهيثم البلدى (۲۷۷هـ) تاريخ بغداد ۲۰٦/٦

دلائل النبوة ابن أبى الدنيا عبدالله بن محمد (١٨١هـ) سخاوى ٥٣٥

دلائل النبوة ابراهيم بن اسحاق الحربي (٢٨٥هـ) كشف ٧٦٠

> دلائل النبوة ابوبكر الفريابي جعفر بن محمد (۳۰۱) خ:-ظاهرية،سيرة ۲۷(۱)

دلائل النبوة
 ثابت بن حزم السرقسطی (۳۱۳هـ)
 کشف ۱٤۱۸

دلائل النبوة إبراهيم بن حمادبن اسحاق (٣٣٠هـ) الفهرست ٢٥٢ دلائل النبوة

أبوبكر محمد بن الحسن النقاش المقرى (١٥٣ه-)
دلائل النبوة

محمد بن احمد بن إبراهيم بن العسال (٩٤٩هـ) فهرست ابن خير ٣٦ سخاوى ٥٣٥

- دلائل النبوة سليمان بن أحمد الطبراني (٣٠٠هـ) كحالة ٢٥٣/٤
- دلائل النبوة محمد بن على القفال الشاشى (٣٦٦هـ) هدية ٤٨/٢
- ◄ دلائل النبوة
   عبد الله بن محمد بن حبان الأصبهاني المعروف بأبي
   الشيخ (٣٦٩هـ) سخاوى ٣٣٥
  - دلائل النبوة ابن منده، أبوعبدالله محمد بن اسحاق (٣٩هـ) سخاوی ٣٤٥
- دلائل النبوة تثبيت دلائل النبوة وهو مطبوع بتحقيق: عبدالكريم عثمان رحمه الله قاضي عبدالجبار المعتزلي ت:-(٥١٥هـ)
  - دلائل النبوة أبونعيم أحمد بن عبدالله الأصفهاني (٣٠٠هـ)

ابو نعیم احمد بن عبدالله الا صفهانی (۴۰ ه.) خ:- خدابخش بتنه ۳۳٤٦

ط: - حيدر آباد ١٣٢٠هـ

ط:-۲،۰۹۱م وهو مختصر، وفيه روايات كثيرة ضعيفة

دلائل النبوة

جعفر بن محمد المستغفري (٣٢٥ه)

سخاوی ۳۳۰ خ:-ظاهریة ۲۷/۸۱

دلائل النبوة

أبوذرالهروى عبد بن أحمد (٤٣٤ه)

فهرست ابن خير ٢٨٦

دلائل النبوة

أبوبكر البيهقي أحمد بن الحسين (٨٥٤هـ)

خ: دارالکتب ۷۰ حدیث، ۲۱۵ حدیث، ۱۰۱۲

حدیث کوبرولی ۷٤۱ (الجزء الثالث) کوبرولی ۲۸۹

(السادس\_ملا جلبي ٢٤)

وانظر ـ برو كلمن ٢٣١/٦

ط:-القاهره\_ت سيد صقر ١٩٦٩ ٠٠٠٠)

ويضم احاديث صحيحة وحسنة وأخرى ضعيفة موضوعة

دلائل النبوة

(حقق مساعد الراشد قسما منه في أربعة أجزاءٍ-

دارالعاصمة وأخرجه محمد الحداد كاملا\_)

اسماعيل بن محمد التيمي الطلحي الأصبهاني (٣٥هـ)

دلائل النبوة

مصعب بن محمد أبي ذرالخشني (٤٠٢هـ)

سخاوی ٥٣٥

- دلائل النبوة ضياء المقدسي عبدالله بن عبد الواحد (٢٤٢هـ) هدية ١٢٣/٢
  - دلائل النبوة محمد بن حسن المعرى المعروف بالنقاش الموصلي (١٥٨هـ) كشف ٧٦٠
    - دلائل النبوة و معجزات الرسول عبد الحليم محمود (۱۹۸۰م)
       ط:-القاهره ۱۹۷۶م
- نجوم المهتدين ورجوم المعتدين في دلائل نبوة سيدالمرسلين

يوسف بن اسماعيل النبهاني (١٣٥٠هـ) ط: مصر سركيس ١٨٤١



# اخلاق الني عِنْ الله

اخلاق النبي پردرج ذيل كتابيس خاص طور پرقابل ذكر بين:

السيرة للشامي

سبيل الهدئ والرشاد القاهره

سيرة الرسول

محمد عزت دروزه طبع ثانیه بیروت ۱۹۲۵ء

السيرة النبوية ابن كثير

ت: محمد سعيد الخضراوي

(البداية والنهاية كاوه حصه جوسيرة النبي متعلق ب

السيرة النبوية للحافظ ذهبي القاهرة

- السيرة النبوية في ضوء المصادر الاصلية، دراسة تحليلية مهدى رزق الله أحمد، الرياض مركز الملك الفيصل للبحوث والدراسات الإسلامية ١٤١٢هـ
  - السيرة النبوية المختصر

أبوالحسن أحمد بن فارس كمال عزالدين بيروت ١٩٨٩ء

نضرة النعيم جلد ٩،٨،٧ الدكتور صالح بن عبدالله بن حميد والشيخ عبدالرحمن بن محمد الملوح

دارالوسيله جدة سعودى عرب

• سيرة النبي جلد علامه سيرسليمان ندوي

## خلاصه:

اولین سیرت نگارول کے چارنام پہلے آ چکے ہیں، ابن اسحاق، ابن ہشام،
اسہ یلی ، ابوذ رائحشنی ، ان کاذکر پہلے گذر چکا، اب ان محدثین کا نام جنہوں نے سیرت
نگارول کو علمی مواد فراہم کیا اوران کی روایت کردہ احادیث صحیحین ہنن ،میانیہ،
معاجم، کتب سیرت میں بہ کثرت ملتی ہیں۔

موسی بن عقبہ کی جمع کردہ احادیث خاص طور پرمغازی کے بارے میں علاء حدیث کے نزدیک قابل اعتماد مجھی گئی ہیں، حافظ ابن حجر نے ان احادیث کی صحت کا اعتراف کیا ہے، حافظ ابن عبد البرنے اپنی کتاب 'الدرر فی اختصار السیر' میں اس کو مقدمہ کی حیثیت سے اپنی کتاب میں جگہ دی ہے۔

حافظ ذہبی (م ۴۸ کھ) ایک بڑے محدث ، ثقه عالم ہیں اور بڑے اہم محدثین میں ان کا شار ہے، اور ان کی روایت کردہ احادیث سند کا درجد تھتی ہیں، انھوں نے سیرۃ النبی پرمواد اس طرح جمع کیا ہے کہ عہد مکی کو پہلے بیان کیا اور اس کا نام "دالسیر ۃ النبویۃ" رکھا اور مدنی زندگی کے حالات کا نام مغازی رکھا۔

امام ذہبی نے سیحے بخاری اور سنن پراعتاد کیا ہے ، سیرت کی کتابوں میں سیرت ابن اسحاق اور مغازی عروۃ ، مغازی موسی بن عقبہ ، مغازی ابن عائذ سے افذ کیا ہے حافظ ذہبی نے اس کے علاوہ معلومات بھی جمع کی ہیں ، اور بعض روایت کی سمجیص کی ہے ، اور بیجے وضعیف کی تقسیم بھی کی ہے۔

امام ذہبی حافظ دمیاطی کے خاص شاگر ذیتھے جن کا بعض جگہوں پر انھوں نے نام لیا ہے اور بعض جگہوں پڑہیں لیا ہے۔

ا-زاد المعاد في هدى خير العباد:

امام ابن قیم جوزی (م اے ۵ ھ) نے زاد المعاد کے دو حصے سیرۃ النی کے toobaa-elibrary.blogspot.com

لئے خاص کئے ہیں اور سیرت نبوی کوان احکام سے مربوط کیا ہے، جوفوا کد، آ داب کی احادیث، سیرت کی کتابوں سے اخذ کی گئی ہیں۔

٢- البدايه والنهايه

حافظ ابن کثیر (م۲۷۷ه) اور ابن کثیر کی تحقیقات برامام ذہبی ، ابن حجراور ابن العماد الحسنبلی نے اعتماد کیا ہے، تاریخ میں ان کی کتاب سیرت کے عام مضامین مشتمل ہے، البتہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی از واج مطہرات اور آپ کی تعدداز دواج برتمرہ کیا ہے، عصر جا، ملی ، سیرت یا ک مکہ میں ، پھر مدینہ میں ، اس کے علاوہ شائل اور مجزات سب بریہ کتاب حاوی ہے۔

حافظ ابن کثیر نے جن بنیادی مصادر پراعتماد کیا ہے ان میں سب سے پہلے قرآن کریم ہے، اور بیم علوم ہے کہ ابن کثیر عالم ومفسر تھے، اس لئے وہ بار بارآیات کا حوالہ دیتے ہیں۔

ای طرح ابن کثیر نے صحیح بخاری اور سلم، مند احد، بزار اور طبرانی اور دوسرے علماء سے جوقابل اعتبار تھان کی بیان کردہ احادیث پراعتماد کیا ہے۔ یہ چند کتابیں سیرۃ النبی کے ماخذ میں شار ہوتی ہیں اور بسااوقات ایک دو واقعات ایسے لے جائے ہیں جوایک میں ہیں دوسرے میں نہیں۔



بابسوم

آنخضرت کی اللہ علیہ وسلم کی سیرت پاک کے وہ رخ جن کا تعلق افرادامت سے ہیں بلکہ براہ راست اللہ تعالی عزوجل سے ہے جیسے تقویٰ ،سن اخلاق، اخلاص، ابتہال، اخبات، اختساب، توکل وغیرہ

# مضامين سيرت كاخصوصي مطالعه

مضامین سیرت میں وہ عادات واخلاق مذکور ہیں جن کا گذشتہ اوراق میں خلاصہ بیان کیا گیا، یا یوں کہئے جن کی فہرست پیش کی گئی، اسی ضمن میں رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سیرت پاک کا وہ رخ نمایاں کرنے کی کوشش کی جس کا ذکر متفرق طور پرمختلف مقامات پر آیا ہے اور راقم کے ذوق کے مطابق ان کو یکجا کر کے ایک عنوان کے مانخت لے آنازیادہ مفید مطلب ہے۔

ابہّال، احتساب، تواضع ، انکسار، حق کی طرف کیسوئی اور مصائب کے موقع پراللہ تعالیٰ کی ذات پراعتاد کے ذریعہ سے سکون وراحت کا حاصل ہونا تاریخ بھی ہے اور تعلیم بھی ،اس سلسلہ بیں اخلاص، حسنِ ادب، رہنمائی خیرطلی، فریاد کرنے کی عادت بیسب سیرت کے اجزاء ہیں، رزق حلال کا اہتمام، صدق گوئی کی عادت، پڑوسیوں کی مدد، جنازے کی مشابعت، مریض کی عیادت، اپنی ذات اور خاندان کے علاوہ دوسروں کی فکر مندی بی تمام با تیں سیرت کے اہم اجزاء ہیں اور ان سب کو مفسرین اور سیرت نگاروں نے اور خاص طور پر محدثین نے حسنِ خلق کے خمن میں مفسرین اور سیرت نگاروں نے اور خاص طور پر محدثین نے حسنِ خلق کے خمن میں میان کیا ہے ،الہذا ہم حسن خلق کا باب قائم کر کے سیرت کے ان پہلوؤں کو اجا گرکرنا جا جی جو صد کہانیوں کی با تیں نہیں بلکہ سے اساد سے اور پوری ذمہ داری کے ساتھ محدثین نے بیان کیا ہے۔

ان میں سب سے پہلے لفظ تقوی اور اس کے مشتقات مع ملحقات سامنے آئیں گے کیونکہ یہی اصل ہے جس کے فروعات میں یا جس کے نتائج میں دوسری کیفیات سامنے آتی ہیں۔

# تقويل

لغت کے اعتبار سے انقاء کا اسم ہے، و،ق،ی،اس کا مادہ ہے اس کا مطلب مہوتا ہے کہ سی چیز کوکسی دوسری شے سے ہٹانا، جیسے مرض کودواکے ذریعہ ہٹانا، راستہ کے کنگر وغیر ہشم کی چیز وں کوصاف کرنا،اس کا مصدر وقایہ ہے جس کے معنیٰ ڈھال ك بين يا بجاؤ كرنا عرب بولت بين "الوقاية خير من العلاج "يعنى علاج ت بہتریہ بیز ہے، حدیث میں آیا ہے کہرسول الله صلی الله علیہ وسلم نے فرمایا جہنم سے بچو خواہ تھجور کے ایک ٹکڑے کے ذریعیہ ہو، حدیث کا مطلب بیہ ہوا کہ تھجور کے ٹکڑے کوڈھال بنالواینے اور آگ کے درمیان، راغب اصفہانی نے لکھاہے کہ 'وقائیہ' کے معنی ہیں کسی چیز کی مضرت سے بیخا یہ مصدری معنی ہوئے ،اوراسی معنی میں بیآیت كريمه عند "وَوَقَاهُمُ عَذَابَ السَّعِير" اورتقوى بيه كركوني في فضايي ذات كو ان خطرات سے محفوظ کر لے جن سے وہ کسی شے کے ذریعہ ڈرر ہاہے، کہا جاتا ہے کہ فلال تخص في اليخ كوفلال چيز سے بياليا، اتقى فلان بكذا،قرآن كريم ميں ہے: أَفَمَنُ يُتَّقِى بِوَجُهِم سُو ءَ الْعَذَابِ يَوُمَ الْقِيامَةِ ط (الزمر: ۲۲۳)

"کھلا جُوض اپنے منھ کو قیامت کے روز سخت عذاب کے سپر بنادیگا" اس میں تنبیہ ہے کہ وہاں شخق ہوگی اور سب سے زائدا پنے کو محفوظ رکھنے کی چیز اپنا وجود ہوگا، تقویٰ اور تھیٰ ایک ہی چیز ہے اور تھیٰ اور متقی کے ایک ہی معنی ہیں،

"لسان العرب" ميں اس كى تشريح يوں كى گئى ہے كة رآن كريم ميں ہے "وَ آتَاهُمُ تَقُواهُمُ " (مُحد: ١٤) دوسرے عنى ميں ہے الله مَهُمُ تَقُواهُمُ ول ميں ڈال ديا كہ كيے بچاؤ كر ہے، "هُوَ اَهُلُ التَّقُواى وَ اَهُلُ الْمَغُفِرَةِ قُو (الدرْ: ٥٢)

' دلیعنی بیاس بات کا اشارہ ہے کہ اس کے عذاب سے بچاجائے اور وہ اس بات کا اہل ہے کہ اس سے مغفرت کی امید کی جائے۔''

راغباصفهانی نے کھاہے کہ اصطلاحاً شرع کے عرف میں تقویٰ کہتے ہیں نفس کواس چیز سے بچانا جواس کو معصیت میں مبتلا کردے، اور یہ کمل ہوتا ہے بعض مباحات کو چھوڑ نے سے، حدیث میں ہے "الحلال بین و الحرام بین" جو چیز حلال ہے وہ بہت کھل کے لوگوں کو معلوم ہے اور جو چیز حرام ہے وہ بھی بالکل عیاں ہے "و من رتع حول الحمی فحقیق اُن یقع فیه "جو جانور چراگاہ کے ارد چرے گاوہ اس لائق ہے کہ چراگاہ میں بھی جا پڑے، آپ اس کو یوں جھیں کہ جیسے بچے بہت بڑے منڈ بروالے کنویں یا تالاب کے ارد گرددوڑ بھاگ کررہے ہوں تو ڈرلگار ہتا ہے کہ کی کا یاؤں جسلے اور وہ اندر گر جائے اب یہاں پر محفوظ رکھنا اور گرنے وہ یہ بیاں پر محفوظ رکھنا اور گرنے سے بچالینا تقوی ہے۔

فیروز آبادی نے لکھاہے: کہ کمل اور سالم تقوی مضر چیز سے بچناہے، مضر چیز معصیت ہے، اور فضولیات سے محفوظ رہنا، اس لئے اس کے دو درجے ہیں اعلیٰ درجہ فرض ہے اورادنی درجہ فل کاہے، قرآن کریم میں پہلفظ پانچ شکلوں میں آیا۔ ہے:

ا - خوف وخشیت جیسے اللہ کا ارشاد ہے

"يَا يُهَاالنَّاسُ اتَّقُوا رَبُّكُمْ إِنَّ زَلْزَلَةَ السَّاعَةِ شَيْعَظِيمٌ ،

"اےلوگو!اپنے رب سے ڈرو (کیونکہ) یقیناً قیامت (کے دن)

## کازلزله بوی بھاری چیز ہوگی۔'

## ۲- عبادت کے عنی میں

يُنَزِّلُ الْمَلَقِكَةَ بِالرُّوْحِ مِنُ أَمُرِهِ عَلَىٰ مَنُ يَّشَآءُ مِنُ الْمَرِهِ عَلَىٰ مَنُ يَّشَآءُ مِنُ عِبَادِهِ أَنُ أَنُذِرُوا أَنَّهُ لَآ اِللهَ الآ اَنَا فَاتَّقُون (النحل:٢) عِبَادِهِ أَنُ أَنُذِرُوا أَنَّهُ لَآ اِللهَ الآ اَنَا فَاتَّقُون (النحل:٢) "وه فرشتول كودي لين اپناهم دے كرا بين بندول ميں جس پرچاہيں نازل فرماتے ہيں كہ خبر داركر دوكه مير يسواكوئي لائق عبادت نہيں موجھ سے ڈرتے رہو۔"

### ۳- ترک معصیت

وَا تُوا الْبُيُوتَ مِنُ اَبُوابِهَا وَاتَّـقُـوا اللَّنهَ لَعَلَّكُمُ تُفُلِحُونَ . (البقر:١٨٩)

"اورگھرول میں ان کے دروازوں سے آؤ اور خلاتعالیٰ سے ڈرتے رہوامیدہے کتم کامیاب ہوں۔"

### هم- توحير

أُولِيْكَ الَّذِينَ امْتَحُنَ اللهُ قُلُوبَهُمُ لِلتَّقُوك ط

(الحجرات: ٣)

"بيوه لوگ ہيں جن كے قلوب الله تعالى نے تقوىٰ كيلئے خاص كرديا ہے"

#### ۵- اخلاص

ذَلِكَ وَمَنُ يُّعَظِّمُ شَعَآئِرَ اللهِ فَإِنَّهَامِنُ تَقُوَى الْقُلُوبِ اللهِ فَإِنَّهَامِنُ تَقُوى الْقُلُوبِ (الحج ٣٢)

''اور جو مخص ( دین ) خداوندی کی (ان مذکوره ) یادگاروں کا بورالحاظ

رکھے گا تو ( ان کا ) ہیر (لحاظ رکھنا خلاتعالیٰ سے ) دل کے ساتھ ڈرنے سے ہوتا ہے۔''

سيرت نگارنبوي علامه سيد سليمان ندوي قدس الله سرة تحرير فرماتے ہن:

تقوی سارے اسلامی احکام کی غایت ہے

الرجحدرسول التصلى التدعليه وسلم كى تمام تعليمات كاخلاصه صرف ايك لفظ میں کرنا جا ہیں تو ہم اس کو تقوی سے ادا کر سکتے ہیں ، اسلام کی ہر تعلیم کا مقصدایے ہر عمل کے قالب میں اسی تقویٰ کی روح کو پیدا کرناہے، قرآن پاک نے اپنی دوسری ہی سورہ میں بیاعلان کیا ہے کہ اس کی تعلیم سے وہی فائدہ اٹھا سکتے ہیں جوتقو کی والے ہیں:

هُدًى لِّلْمُتَّقِينَ

"بيكتاب تقوى والول كوراه دكھاتى ہے۔"

اسلام کی ساری عبادتوں کا منشاء اسی تقوی کا حصول ہے:

يْاَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمُ وَالَّذِينَ

مِنُ قَبُلِكُمُ لَعَلَّكُمُ تَتَّقُونَ

"اےلوگوایے اس پروردگار کی جس نے تم کواور تمہارے بہلوں کو

پيدا كيا،عبادت كرو، تا كتم تقوي ياؤ\_"

مج کامنشاہھی یہی ہے:

وَمَنُ يُّعَظِّمُ شَعَآئِرَ اللَّهِ فَإِنَّهَامِنُ تَقُوى الْقُلُوبِ •

(الحج ۳۲)

''اورجوالله کے شعائر جج کے ارکان ومقامات کی عرنت کرتا ہے تو یہ دلوں کے تقویٰ سے ہے۔'' قربانی بھی اسی غرض سے ہے:

لَ: يَّنَالَ اللَّهَ لُحُومُهَا وَلاَ دِمَآءُ هَا وَلاَكِنُ يَّنَالُهُ التَّقُواي مِنْكُمُ ـ (الحج: ٢٤) ''خداکے پاس قربانی کا گوشت اورخون ہیں پہنچتا کیکن تمہارا تقوی اس کو پہنچتا ہے۔'' ایک مسلمان کی بییثانی جس جگہ خدا کے لئے جھکتی ہے،اس کی بنیاد بھی تقوى پر ہونی حاہے: أَفَمَنُ أَسَّسَ بُنيَانَهُ عَلَىٰ تَّقُولِى مِنَ اللَّهِ (التوبه: (١٠٩) "جس نے اس کی عمارت خداسے تقویٰ پر کھڑی گی۔" لَمُسُجِدٌ أُسِّسَ عَلَىَ التَّقُواى \_ (التوبه: (١٠٨) ''البيتەدەمسجەجس كى بنيادتقۇي پرقائم كى گئے۔'' مج کے سفر اور زندگی کے مرحلہ میں راستہ کا توشہ مال ودولت اور سازوسامان سےزیادہ تقویٰ ہے: وَتَزَوَّدُوا فَإِنَّ خَيْرَ الزَّادِ التَّقُوسِي (البقره: ١٩٧) "اورسفرمین زادراه کے کرچلواورسب سے اچھاز ادراہ تقوی ہے" مارے زیب وزینت کاسامان ظاہری لباس سے بوصر تقوی کالباس ہے: وَلِبَاسُ التَّقُوٰي ذَٰلِكَ خَيُر (الاعراف: ٢٦) "اورتقوى كالباس وهسب سے احجھائے" اسلام کاتمام اخلاقی نظام بھی اسی تقوی کی بنیاد پرقائم ہے: وَأَنْ تَعُفُوٓا أَقُرَبُ لِلتَّقُوٰى (البقره:٢٣٧)

(۱) پردوایت تر مذی اور منداین عنبل میں ہے شنخ احمد شاکر کہتے ہیں کہ اس کی سندھیج ہے۔

''اورمعاف کردینا تقویٰ سے قریب ترہے''

اِعُدِلُوا هُوَ اَقُرَبُ لِلتَّقُوٰى (المائده: ٨) "انصاف كرنا تقوى سے قريب تربے "وريب تربے واللہ مَان عَزُم اللهُ مُورِه وَ اِن تَصْبِرُوا وَ تَتَقُوا فَاِلَّ ذَلِكَ مِن عَزُم اللهُ مُورِه وَ اِن تَصْبِرُوا وَ تَتَقُوا فَاِلَّ ذَلِكَ مِن عَزُم اللهُ مُورِه وَ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَا اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَلِكُ وَاللّهُ وَاللّهُ

"اورا گرصبر کرو، اور تقوی کرو توبیر بردی ہمت کی بات ہے " وَ تَتَقُوا وَ تُصلِحُوا بَیْنَ النَّاسِ (البقره: ۲۸) "اور تقوی کرواور لوگول کے درمیان ملح کراؤ" وَ إِنْ تُحسِنُوا وَ تَتَقُوا فَإِنَّ اللَّهَ کَانَ بِمَا تَعُمَلُونَ خَبِیرًا وَ النساء: ۱۲۸)

''اوراگراچھے کام کرواور تقوی کی کرو، تو اللہ تمہارے کامول سے خبر دارہے''

> اہلِ تقویٰ تمام اخروی نعمتوں کے تحق ہیں آخرت کی ہرشم کی نعمتیں انہیں تقویٰ والوں کا حصہ ہے: اِنَّ الْمُتَّقِیُنَ فِیُ مَقَامِ اَمِیْنِ ، (دخان ۵۱)

" بشبة تقوى والے امن وامان كى جگه ميں ہوں گے " اِنَّ الْمُتَقِيْنَ فِي جَنْتٍ وَّ نَعِيْمٍ (طور ١٥) " بشك تقوى والے باغوں ميں اور نعمت ميں ہوں گے "

إِنَّ الْمُتَّقِينَ فِي جَنَّتٍ وَّ عُيُونٍ ﴿ (ذاريات،١٥)

"شکنہیں کہ تقوی والے باغوں میں اور چشموں میں ہوں گے

إِنَّ الْمُتَّقِينَ فِي جَنَّتٍ وَّنَهَرٍ ، (القبر ٥٣)

''بلاشبه تقوی والے باغوں میں اور نہروں میں ہوں گئے''

# كاميابي ابل تقوى كے لئے ہے:

گوبظاہرابتداء میں اہل تقوی کو کسی قدر صببتیں اور بلائیں پیش آئیں ، یا

ہمت ی حرام اور مشتبہ لیکن بظاہر بہت ی عمدہ چیزوں سے محروم ہونا پڑے ، ظاہر ی

کامیابی کی بہت ی ناجائز کوشٹوں اور ناروا راستوں سے پرہیز کرنا پڑے ، اور اس

سے یہ مجھاجائے کہ ان کو مال ودولت ، عزت وشہرت اور جاہ ومنصب سے محرومی رہی ،

لیکن دنیا کے تگ نظر صرف فوری اور عاجل کا میابی ہی کو کا میابی سجھتے ہیں اور بیخیال

کرتے ہیں کہ اس دنیا کے ظاہری شمروں کی بنا پر کام کے اچھے برے تیجوں کا فیصلہ

کرلینا چاہئے حالانکہ جو جتنا دور بین ہے اسی قدروہ اپنے کام کے فوری نہیں بلکہ

آخری نتیجہ پرنگاہ رکھتا ہے ، حقیقی دور بین اور عاقبت اندیش وہ ہیں جو کام کی اچھائی

برائی کا فیصلہ دنیا کے ظاہری چندروزہ اور فوری فائدہ کے لحاظ سے نہیں بلکہ آخرت کی برائی کا فیصلہ دنیا کے ظاہری چندروزہ اور فوری فائدہ کے لحاظ سے نہیں بلکہ آخرت کی دائی اور دیا بیاں اور وہاں دونوں جگہ کامیابی اور فوز وفلاح سے تو دنیا بھی اور وفلاح سے تو دنیا بھی اور وفلاح سے تابی اور وفلاح سے تیں اور وہاں دونوں جگہ کامیابی اور فوز وفلاح سے تو دنیا بھی اور وفلاح سے تابیں اور وہاں دونوں جگہ کامیابی اور وفلاح سے تو دنیا بھی اور وفلاح سے تو دنیا بھی اور وفلاح سے تو دونیا بھی ان کی بن جاتی ہے ، اور یہاں اور وہاں دونوں جگہ کامیابی اور وفلاح سے تو دنیا بھی اور وفلاح سے تو دونیا بھی ان کی بن جاتی ہے ، اور یہاں اور وہاں دونوں جگہ کامیابی اور وفلاح سے تو دونیا بھی ان کی بن جاتی ہے ، اور یہاں اور وہاں دونوں جگہ کامیابی اور وفلاح کے دونیا کھی کی دونیں جاتی ہے ، اور یہاں اور وہاں دونوں جگہ کامیابی اور وفلاح کی دونیا کھی کی دونیا کھی دونی کے دونیا کھی دون

انہیں کی قسمت میں ہوتی ہے، فرمایا:

وَ الْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ ، (الاعراف: ١٢٨-قصص ٨٣)

"اورآخری انجام تقوی والوں کے لئے ہے"

إِنَّ الْعَاقِبَةَ لِلْمُتَّقِينِ ، (هود:٣٩)

''بشبہ انجام کارتقویٰ والوں کے لئے ہے''

وَ الْاحِرَةُ عِنْدَ رَبِّكَ لِلْمُتَّقِينِ ، (الزحرف:٣٥)

"اورآ خرت تیرے پروردگار کے نزدیک تقوی والوں کے لئے ہے" وَ الْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِيْنَ ،

''اورانجام کارتفویٰ والوں کے لئے ہے''

ابل تقوى الله كي محبوب بين:

یبی متقی اللہ تعالیٰ کی محبت اور دوسی کے سز اوار ہیں، جب وہ کام میں خدا کی مرضی اور بیند بدگی پر نظر رکھتے ہیں اور اپنے کسی کام کابدلہ کسی انسان سے تعریف، یا انعام یا ہر دلعزیزی کی صورت میں نہیں چاہتے ، تو اللہ تعالیٰ ان کواپنی طرف سے اپنام اور محبت کا صلہ عطا فر ما تا ہے ، اور اس کا اثر بیہ وتا ہے کہ بندوں میں بھی ان کسی سے عقیدت ، محبت ، اور ہر دلعزیزی بیدا ہوتی ہے۔

اِن اَو لِیآ اَءُ ہُ اِلّا اللّٰمُ تَقُون ، (الانفال ، ۳۳)

د تقویٰ والے ہی خدا کے دوست ہیں۔''

فَإِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُتَّقِينَ ، (آل عمران ،۷۷) "توالله بشك تقوى والول كو بيار كرتا ب-" إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُتَّقِينَ ، (التوبه: ٣)

"الله بلاشبة تقوى والول كوبيار كرتاب."

وَ اللَّهَ يُحِبُّ المُتَّقِينَ . "اوراللَّهُ تُعِولُ والول كادوست ہے۔"

معیت البی سے سرفراز ہیں:

ہے لوگ اللہ تعالیٰ کی معیت کے شرف سے ممتاز اور اس کی نصرت و مدد سے سرفراز ہوتے ہیں ،اور جس کے ساتھ اللہ ہواس کوکون شکست دے سکتا ہے۔

وَاعْلَمُوا أَنَّ الِلَّهَ مَعَ الْمُتَّقِينَ اللَّهُ مَعَ الْمُتَّقِينَ

"اورجان لوكه بلاشبه الله تقوى والول كے ساتھ ہے"

وَاعْلَمُوا آنَّ اللَّهَ مَعَ الْمُتَّقِينَ (التوبه:٣٦)

اوریقین مانو کہلاریب اللہ تقوی والوں کے ساتھ ہے۔''

قبولیت اہل تقویٰ ہی کوحاصل ہے:

ایک کام ہزاروں اغراض اور سیٹروں مقاصد کوسا منے رکھ کر کیا جاسکتا ہے، گران میں اللہ تعالیٰ صرف آنہیں کے کاموں کی پیشکش کو قبول فرما تا ہے، جو تقویٰ کے ساتھ اپنا کام انجام دیتے ہیں، فرمایا:

إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ اللَّهُ مِنَ الْمُتَّقِينَ ، (المائده: ٢٤)

"الله تقوى والون بى سے قبول فرما تاہے۔"

اس لئے انہیں کے کاموں کو دنیا میں بھی بقاء، قیام اور ہردلعزیزی نصیب ہوتی ہے اور آخرت میں بھی۔

تقوى والكون بين؟:

سے جان لینے کے بعد کہ تقویٰ ہی اسلام کی تعلیم کی اصلی غایت، اور وہی سارے اسلامی تعلیمات کی روح ہے اور دین و دنیا کی تمام تعلیمات کی روح ہے اور دین و دنیا کی تمام تعلیمات کی روح ہے۔

کئے ہیں، پہ جاننا ہے کہ تقوی والے کون ہیں، قرآن پاک نے اس سوال کا بھی جواب دیدیا ہے، چنانچہ اس کامخضر جواب تو وہ ہے جوسورہ زمر میں ہے:

وَالَّذِى جَاءَ بِالصِّدُقِ وَصَدَّقَ بِهِ أُولَائِكَ هُمُ الْمُتَّقُونَ ، لَهُمُ مَّايَشَاءُ وَنَ عِنْدَ رَبِّهِمُ ذَلِكَ جَزَاءُ الْمُحُسِنِينَ ، (الزمر: ٣٣-٣٣)

''اور جوسچائی لے کرآیا،اوراس کو پیچ ماناوہی لوگ ہیں تقویٰ والے، ان کے لئے ان کے رب کے پاس وہ ہے، جو وہ چاہیں، یہ ہے بدلہ نیکی والوں کا۔''

لیعنی تقوی والا وہ ہے جواپی زندگی کے ہر شعبہ، اور کام کے ہر پہلو میں سچائی لے کرآئے اوراس ابدی سچائی کو سچ مانے وہ کسی کام میں ظاہری فائدہ، فوری تنمرہ، مال ودولت اور جاہ وعزت کے نقطہ پڑ ہیں بلکہ سچائی کے پہلو پر نظر رکھتا ہے، اور خواہ کسی قدر بظاہراس کا نقصان ہو مگر وہ سچائی اور راست بازی کے جادو ہے بال بھر ہنا نہیں جا ہتا، کین اہل تقوی کا پورا حلیہ سورہ بقرہ میں ہے:

وَلْكِنَ الْبِرَّ مَنُ امَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوُمِ الْآخِرِ وَالْمَلْكِكَةِ وَالْكِكَةَ الْمُحِتَّابِ وِالنَّبِيِّينَ وَاتَى الْمَالَ عَلَىٰ حُبَّهٖ ذَوِي وَالْكِكَةَ بِهُ الْكِكَةَ وَالْمَالُ عَلَىٰ حُبَّهٖ ذَوِي الْقُرُبِي وَالْيَائِمِي وَالْمَسْكِيُنَ وَابُنَ السَّبِيلِ وَالسَّائِلِينَ وَابُنَ السَّبِيلِ وَالسَّائِلِينَ وَابُنَ السَّبِيلِ وَالسَّائِلِينَ وَفِي الْمَائِلِينَ وَالْمُوفُونَ وَالْمُوفُونَ وَالْمُوفُونَ وَالْمُوفُونَ وَالْمَوْفُونَ وَالْمَائِلِينَ فِي الْبَاسَاءِ بِعَهُ دِهِمُ إِذَا عَاهَدُواجِ وَالصَّبِرِينَ فِي الْبَاسَاءِ وَالطَّبِرِينَ الْبَاسِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمُؤْلُولَ الْمُتَقُولًا وَالطَّالِينَ الْمُتَقُولًا وَالْمُؤْلُولُ الْمُتَقُولُ الْمُتَقُولُ وَ وَالْمُؤْلِيلُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُتَقُولُ وَ وَالْمُؤْلُولُ الْمُتَقُولُ الْمِلْمُ الْمُتَقُولُ الْمُتَقُولُ الْمُتَقُولُ الْمِلْمُ الْمُتَقُولُ الْمُتَعَلِيدِ مُ الْمُتَقُولُ الْمُتَالَةُ اللْمُتَعِلَى الْمُتَقُولُ الْمُتَعْمِينَ الْمُتَقُولُ الْمُتَعْمُ الْمُتَقُولُ الْمُتَعْمِينَ الْمُتَالِمُ الْمُتَقُولُ الْمُلْتُلُولُ الْمُلْمُ الْمُتَقُولُ الْمُعَلِيمُ الْمُتَعْلِيمُ الْمُعَلِيمُ الْمُتَقُولُ الْمُعَلِيمُ الْمُتَعْلِيمُ الْمُتَعْمُ الْمُتَعْلِيمُ الْمُعْتَقُولُ الْمِنْ الْمُعْتَقُولُ الْمُعْتَعُولُ الْمُعْتَلِقُ الْمُعْتَقُولُ الْمِنْ الْمُعْتَقُولُ الْمُعْتَقُولُ الْمُعْتَقُولُ الْمُعْتَقُولُ الْمُعْتَلِيمُ الْمُعْتَقُولُ الْمُعْتَقُولُ الْمُعْتَقُولُ الْمُعْتَقِلِيمُ الْمُعْتَقُولُ الْمُعْتَقُولُ الْمُعْتَقُولُ الْمُعْتَقُولُ الْمُعْتَقُولُ الْمُعِلِيمُ الْمُعْتَقُولُ الْمُعْتَقُولُ الْمُعْتُولُ الْمُعَلِيمُ الْمُعُلِيمُ الْمُعْتَقُولُ الْمُعَلِيمُ الْمُعْتَقُولُ الْمُعْتَلِيمُ الْمُعْتَقُولُ الْمُعْتَقُولُ الْمُعْتَقُولُ الْمُعْتَقُولُ الْمُعْتَقُولُ الْمُعْتَعُولُ الْمُعِلِيمُ الْمُعْتُولُ الْمُعِلِيمُ الْمُعْتَعُ الْمُعْتَعِلَ الْمُعْتَعِلَ الْمُعْتَعِلَ الْم

(البقره:۱۷۷)

'دلین نیکی بیہ کہ جوخدا پراور بچھے دن پراور فرشتوں پراور کتاب پرادر پینمبروں پر، ایمان لایا اور اپنا مال اس کی محبت پر رشته داروں، تیموں ، سکینوں، مسافر اور مانگنے والوں کو اور گردنوں کے آزاد کرانے میں دیا ،اور نماز کو بریا کیا ، اور زکو ۃ ادا کی ، اور جو وعدہ کرانے میں دیا ،اور نماز کو بریا کیا ، اور زکو ۃ ادا کی ، اور جو وعدہ کرکے اپنے وعدہ کو ایفا کرنے والے ہیں اور بختی ، تکلیف، اور لڑائی میں صبر کرنے والے ہیں، یہی وہ ہیں جو سیج کھہرے، اور یہی تقوی میں صبر کرنے والے ہیں، یہی وہ ہیں جو سیج کھہرے، اور یہی تقوی والے ہیں،

ان آیتوں میں تقویٰ والوں کا نہ صرف عام حلیہ، بلکہ ایک ایک خط وخال نمایاں کر دیا گیا ، اور بتایا گیا ہے کہ یہی خدا کی نگاہ میں سیچ تھہرنے والے اور تقویٰ والے ہیں۔

# تقوی کی حقیقت کیاہے:

تقوی اصل میں وقوی ہے، عربی زبان میں اس کے لغوی معنی بچنے، پرہیز کرنے اور لحاظ کرنے کے ہیں، کیکن وحی محمد کی اصطلاح میں بیدا کرکے دل میں خیروشر کانام ہے جواللہ تعالی کے ہمیشہ حاضر و ناظر ہونے کا یقین بیدا کرکے دل میں خیروشر کی تمیز کی خلش اور خیر کی طرف رغبت اور شر سے نفرت بیدا کردیت ہے، دوسر لے نفطوں میں ہیں کہ مسکتے ہیں کہ وہ ضمیر کے اس احساس کانام ہے جس کی بنا پر ہر کام میں خداکے حکم کے مطابق عمل کرنے کی شدید رغبت اور اس کی مخالفت سے شدید نفرت میداموقی ہے، یہ بات کہ تقوی اصل میں دل کی اس کیفیت کانام ہے، قرآن پاک کی بیدا ہوتی ہے، یہ بات کہ تقوی اصل میں دل کی اس کیفیت کانام ہے، قرآن پاک کی اس آیت سے ظاہر ہے جوار کان جے کے بیان کے موقع پر ہے:

اس آیت سے ظاہر ہے جوار کان جے کے بیان کے موقع پر ہے:

و مَنُ یُعَظِّمُ شَعَا اِئِرَ اللّٰهِ فَانِّهَا مِنُ تَقُوی الْقُلُوبِ (الحج: ۳۲)

"اور جوشعائرالهی کی تعظیم کرتے ہیں تو وہ دلول کے تقویٰ سے ہے، اور وہ سلبی
اس آیت سے واضح ہوتا ہے کہ تقویٰ کا اصلی تعلق دل سے ہے، اور وہ سلبی
کیفیت (بچنا) کے بجائے ایجانی اور شبوتی کیفیت اپنے اندر رکھتا ہے، وہ امور خیر کی
طرف دلوں میں تحریک پیدا، اور شعائر الہی کی تعظیم سے ان کومعمور کرتا ہے، ایک اور
آیت کریمہ میں ارشاد ہے:

إِنَّ الَّذِينَ يَغُضُّونَ اَصُوَاتَهُمُ عِنْدَ رَسُولِ اللَّهِ أُولَئِكَ اللَّهِ أُولَئِكَ اللَّهِ أُولَئِكَ اللَّهُ مَعُفِرَةٌ اللَّهُ مَعُفِرَةٌ لِلتَّقُولَ عَلَيْمَ مَعُفِرَةٌ وَالْحَرَاتَ:٣)

"بےشک جولوگ رسول اللہ کے سامنے دبی آ واز سے بولتے ہیں وہی ہیں جن کے دلوں کو اللہ نے تقویٰ کے واسطے جانچا ہے، ان کو معافی ہے اور برابدلہ۔"

اس آیت میں بھی تقویٰ کا مرکز دل ہی کوقر اردیا ہے اور بتایا ہے کہ رسول کی تعظیم کا حساس تقویٰ سے پیدا ہوتا ہے، ایک اور تیسری آیت میں تقویٰ کے فطری الہام ہونے کی طرف اشارہ ہے:

فَٱلْهَمَهَا فُجُورَهَا وَ تَقُواهَا (الشمس:٨)

"توهر نفس ميس اس كافجوراوراس كاتقوى الهام كرديا"

فجورتو ظاہرہ کہ گنہگاری اور نا فرمانی کی جڑے ،ٹھیک اسی طرح تقویٰ تمام نیکیوں کی بنیاد،اوراصل الاصول ہے اور دونوں بندہ کوفطرۃ ودبعت ہیں،اب بندہ ایخ عمل اور کوشش سے ایک کوچھوڑتا اور دوسرے کو اختیار کرتا ہے ،مگر بہر حال بھی دونوں الہام ربانی ہیں،اورسب کومعلوم ہے کہ الہام کاربانی مرکز دل ہے،اس کے یہی تقویٰ کامقام ہے۔

تقویٰ کالفظ جس طرح اس دلی کیفیت پر بولا جا تا ہے،اس کیفیت کےاثر اور نتیجہ پر بھی اطلاق یا تا ہے،صحابہ نے کفار کےاشتعال دلانے اوران سے بدلہ لینے رپوری قوت رکھنے کے باوجود حدیبید کی صلح کو تسلیم کرلیا،تواللہ تعالیٰ نے ان کی اس مشخین روش کوتفو کی فرمایا:

إِذُ جَعَلَ الَّذِينَ كَفَرُوا فِي قُلُوبِهِمُ الْحَمِيَّةَ حَمِيَّةَ الْحَمِيَّةَ حَمِيَّةً الْحَمِيَّةَ وَعَلَى اللهُ سَكِينَتَةً عَلَىٰ رَسُولِهِ وَعَلَى اللهُ سَكِينَتَةً عَلَىٰ رَسُولِهِ وَعَلَى اللهُ سَكِينَتَةً عَلَىٰ رَسُولِهِ وَعَلَى اللهُ مَؤمِنِينَ وَالْزَمَهُمُ كَلِمَةَ التَّقُولِي وَكَانُوۤ الْحَقَّ بِهَا الْمُؤمِنِينَ وَالْزَمَهُمُ كَلِمَةَ التَّقُولِي وَكَانُوۤ الْحَقَّ بِهَا وَالْمُلَهَاطِ (الفتح: ٢٦)

"اور جب کفار نے اپنے دلوں میں پچ رکھی ، نادانی کی پچ ، تو اللہ نے اپنا چین اپنے رسول پر اور مسلمانوں پراتارا، اور ان کوتقوی کی بات پرلگار کھا، اور وہی تھے اس کے لائق اور اس کے اہل۔"

یہاں جنگ وخوٹریزی سے احتراز ، خانہ کعبہ کے ادب ، اور کفار قرلیش کی جاہلانہ عصبیت سے چشم پوشی کو تقوی سے تعبیر کیا گیا ہے ، ایک اور دوسری آیت میں شمنول کے ساتھ ایفائے عہد اور حتی الامکان جنگ سے پر ہیز کرنے والوں کو متی لیعنی تقوی والے فرمایا ہے ، اور ان کے ساتھ اپنی محبت ظاہر فرمائی ہے:

فَاتِمُ وَاللَّهُ يُحِبُ اللَّهُ يُحِبُ اللَّهُ يُحِبُ اللَّهُ يُحِبُ اللَّهُ يُحِبُ اللَّهُ يُحِبُ اللَّهُ يُحِبُ الْمُتَّقِينَ ، (التوبه: ٣)

"توتم ان کے عہد کو ان کی مقررہ مدت تک پورا کرو، خدا تقویٰ والوں کو بیار کرتا ہے۔"

فَمَا استَقَامُوا لَكُمُ فَاسْتَقِيمُوا لَهُمُ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُتَّقِيمُوا لَهُمُ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُتَّقِينَ (التوبه، ٣)

''تووہ جب تک تم سے سید ھے رہیں ، تم بھی ان کے ساتھ سید ھے رہیں ، تم بھی ان کے ساتھ سید ھے رہیں ، تم بھی ان کے ساتھ سید ھے رہو ، خدا تقویٰ والوں کو بیار کرتا ہے۔'
جس طرح انسان کا فجور ، برئی تعلیم ، برئی صحبت اور برئے کا موں کی مثق اور کثرت سے بڑھتا جاتا ہے ، اسی طرح اجھے کا موں کے شوق اور عمل سے نکی کا ذوق بھی پرورش یا تا ہے اور اس کی قبلی کیفیت میں ترقی ہوتی ہے:
وَوَ تَ بِھی پرورش یا تا ہے اور اس کی قبلی کیفیت میں ترقی ہوتی ہے:
وَ اللّٰهِ مُن الْهُ مُن الْهُ تَدُو ازَ اَدَهُ مُن اللّٰهُ مُن اللّٰهُ مُن تَقُولُهُ مُن اللّٰہ مِن اللّٰہ مِن اللّٰہ مِن اللّٰہ مُن اللّٰہ مِن اللّٰہ مُن اللّٰہ مِن اللّٰہ مِن اللّٰہ مُن اللّٰہ مِن اللّٰہ مِن اللّٰہ مِن اللّٰہ مِن اللّٰہ مِن اللّٰہ مُن اللّٰہ مِن اللّٰہ مِن اللّٰہ مُن اللّٰہ مُن اللّٰہ مُن اللّٰہ مِن اللّٰہ مُن اللّٰہ مُن اللّٰہ مَن اللّٰہ مِن اللّٰہ مِن اللّٰہ مُن اللّٰہ مُن اللّٰہ مُن اللّٰہ مُن اللّٰہ مِن اللّٰہ مِن اللّٰہ مُن اللّٰہ مُن اللّٰہ مِن اللّٰہ مُن اللّٰہ مُن اللّٰہ مِن اللّٰہ مُن اللّٰہ مِن اللّٰہ مُن اللّٰہ مِن اللّٰہ مُن اللّٰہ مُن اللّٰہ مُن اللّٰ مُن اللّٰہ مُن اللّٰ

(محمد: ١٤)

''جولوگ راہ پرآئے خدانے ان کی سوجھ اور بڑھائی ، اور ان کوان کا تقوی عنایت کیا۔''

اس سے عیاں ہے کہ ' تقویٰ 'ایک ایجابی اور شوتی کیفیت ہے، جوانسان کو خدا عنایت فرما تا ہے اور جس کا اثر بیہ ہوتا ہے کہ اس کو ہدایت پر ہدایت اور فطری تقویٰ برمزید دولت تقویٰ مرحمت ہوتی ہے۔

تقویل کی پیر حقیقت کہ وہ دل کی خاص کیفیت کا نام ہے، ایک سی حدیث سے تصریحاً معلوم ہوتی ہے، صحابہ کے مجمع میں ارشاد فرمایا:

التقواي ههنا(مسلم)

"تقوى يہاں ہے۔"

اور یہ کہہ کردل کی طرف اشارہ فرمایا، جس سے بےشک وشبہ یہ واضح ہو جاتا ہے کہ تقویٰ دل کی پاکیزہ ترین اوراعلی ترین کیفیت کا نام ہے، جوتمام نیکیوں کا محر ک ہے، اور وہی مذہب کی جان اور دینداری کی روح ہے، اور یہی سبب ہے کہ وہ قرآن پاک کی رہنمائی کی غایت ،ساری ربّانی عبادتوں کا مقصد اور تمام اخلاقی تعلیموں کا ماحصل قرار پایا۔

اسلام میں برتری کامعیار:

اسلام میں تقویٰ کو جواہمیت حاصل ہے اس کا اثریہ ہے کہ تعلیم محری نے نسل، رنگ، وطن، خاندان، دولت، حسب، نسب، غرض نوع انسانی کے ان صد ہاخود ساختہ اعزازی مرتبول کومٹا کرصرف ایک ہی امتیازی معیار قائم کر دیا جس کا نام تقویٰ ہے اور جوساری نیکیوں کی جان ہے، اور اس لئے وہی معیاری امتیاز بننے کے لائق ہے، چنانچے قرآن یاک نے بہ آواز بلندیہ اعلان کیا۔

جَعَلُنْكُمُ شُعُوباً وَقَبَآئِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ ٱكْرَمَكُمُ عِنْدَ اللّهِ ٱتُقْكُمُ ط (الحجرات: ١٣)

"بہم نے تم کومختلف خاندان اور قبیلے صرف اس لئے بنایا کہ باہم شناخت ہو سکے ہتم میں سے خدا کے نز دیک سب سے معزز وہ ہے جوتم میں سے زیادہ تقوی والا ہے"۔

اس اعلان کوآ مخضرت صلی الله علیه وسلم نے ان دو مخضر لفظوں میں ادا فر مایا کہ "السکے رم التقویٰ کا نام ہے اوراسی کے لئے جمۃ الوداع کے اعلان عام میں پکار کر فر مایا کہ: "عرب کوجم پر اور کا لے کو گورے پر کوئی برتری نہیں، برتروہ ہے جس میں سب سے زیادہ تقویٰ ہے " (سیرۃ النی ۱۱۸۸۵–۲۲۳) میں سب سے زیادہ تقویٰ ہے " (سیرۃ النی ۱۱۸۵۵–۲۲۳) حکیم الامت مولا ناا شرف علی تھا نوی نے لَعَلَّم مُن مُن کُم مَن الله علی میں موح کوسا منے رکھتے ہوئے الفاظ بدل بدل کر کیا ہے، مثل :

"يَا يُهَا النَّاسُ اعُبُدُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمُ وَالَّذِينَ مِنْ قَبُلِكُمُ لَعَلَّكُمُ تَتَّقُونَ (البقره: ٢١)
"الله وعبادت اختيار كروايي پروردگار كى جس نيم كو پيدا كيا

اور ان لوگوں کو بھی جوتم سے پہلے گذر چکے ہیں، عجب نہیں کہتم دوز خ سے پچ حاؤ۔'

يَّا أَيُّهَا الَّذِينَ امَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيامُ كَمَا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى الَّذِينَ مِنُ قَبُلِكُمُ لَعَلَّكُمُ تَتَقُونَ و (البقره:١٨٣) عَلَى الَّذِينَ مِنُ قَبُلِكُمُ لَعَلَّكُمُ تَتَقُونَ و (البقره:١٨٣) "اے ایمان والو! تم پرروزه فرض کیا گیا جس طرح تم ہے پہلے (امتوں کے) لوگوں پرفرض کیا گیا تھا اس تو قع پر کہم (روزه کی بدولت رفتہ رفتہ) متقی بن جاؤ۔

"يَا يُّهَا النَّاسُ اعُبُدُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمُ وَالَّذِينَ مِنُ قَبُلِكُمُ لَعَلَّكُمُ تَتَّقُونَ (البقره:٢١)

"اے لوگو! عبادت اختیار کروا پنے پروردگار کی جس نے تم کو پیدا کیا اور ان لوگوں کو بھی جو تم سے پہلے گذر چکے ہیں، عجب نہیں کہ تم دوز خے سے نیج جاؤ۔"

وَإِذَا خَذُنَا مِيُثَاقَكُمُ وَرَفَعَنَا فَوُقَكُمُ الطُّورَ لِ خُذُوا مَا اللَّورَ لَا خُذُوا مَا اللَّورَ لَا خُذُوا مَا اللَّيْنَاكُمُ يَتَّقُونَ " الْيُنَاكُمُ يَتَّقُونَ "

(البقره: ۲۳)

"اورجب، ہم نے ہم سے قول وقرارلیا (کہ تورات پڑمل کریں گے)
اور ہم نے طور پہاڑ کو اٹھا کرتمہار ہے اوپر (محاذات) معلق کر دیا
کہ (جلدی) قبول کر وجو کتاب ہم نے ہم کو دی ہے مضبوطی کے
ساتھ اور یا در کھو جو (احکام) اس میں ہیں جس سے توقع ہے کہ تم
متقی بن جاؤ۔"

وَلَكُمُ فِي الْقِصَاصِ حَيَاةٌ يَّا وُلِي الْالْبَابِ لَعَلَّكُمُ

تَتَّقُونَ (البقرة: ٩١١)

"اورائے نہیم لوگو! (اس قانون) قصاص میں تمہاری جان کا بڑا بچاؤ ہے (اس قانون) قصاص میں تمہاری جان کا بڑا بچاؤ ہے (ہم امید کرتے ہیں) کہتم لوگ (ایسے قانون امن کی خلاف ورزی کرنے سے) پر ہیز رکھوگے۔"

تِلُكَ حُدُودُ اللهِ فَلاَ تَقُرَبُوهَا ط كَذَٰلِكَ يُبَيِّنُ اللهُ ايتِهِ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمُ يَتَّقُونَ و (البقره: ١٨٧)

"يەخداوندى ضابطے بيں سوان (سے نكلنے) كنزدىك بھى مت مو، اس طرح الله تعالى اپنے (اور) احكام بھى لوگوں كى اصلاح كے واسطے بيان فرمايا كرتے بيں اسى اميد يركدوه لوگ يربيزر كييں ـ " وَمَا عَلَى الَّذِيْنَ يَتَقُونَ مِنْ حِسَابِهَمْ مِنْ شَيَّ وَلَاكِنُ فِرَى لَعَلَّهُمْ يَتَقُونَ وَ (الانعام، ٢٩)

"اور جولوگ احتیاط رکھتے ہیں ان پراس کی باز پرس کا کوئی اثر نہ پہنچ گالیکن ان کے ذمہ تھی حت کر دینا ہے شایدوہ بھی احتیاط کرنے لگیں۔'' لگیں۔''

ان ترجموں میں بظاہر لفظ کی پابندی نہیں ہے اور ''لعل'' کے معنی وسعت کے ساتھ ملحق کر دیا گیا ہے لیکن روح وہی ہے جس کو حفاظت اور بچاؤ کہتے ہیں۔



# حسن اخلاق

امام غزائی نے کھاہے 'خلق' ول کی ایک کیفیتِ خاص سے عبارت ہے جو قلب میں رائخ ہواور جس کی وجہ سے اعمال سہولت اور آسانی کے ساتھ اور بغیر غور وخوض کئے ظاہر ہوتے ہیں (۱) کوئی تکلف نہیں کرنا پڑتا ہے اور نہ کی بناوٹ کی ضرورت ہوتی ہے بلکہ جو ظاہر ہوتا ہے وہ فطرت کا تقاضہ ہوتا ہے ، اخلاق حسنہ کے نتائے جن افعال سے ظاہر ہوتے ہیں انہی کے بارے میں کہا گیاہے کہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم "احسن الناس خلقا و خلقا" تھے یعنی آپ کا ظاہری چرہ مہرہ بھی دلا ویزاور وسلم "احسن الناس خلقا و خلقا" تھے یعنی آپ کا ظاہری چرہ مہرہ بھی دلا ویزاور کوش تھا ، اور دوسروں سے آپ کا برتاؤ ، شفقت ، کرم ، لطف ، دلد ہی ، محبت ، اپنائیت چھوٹے بڑے ہوئے کی فکر میسب آپ کی عادات شریفہ تھی ، جو ہمارے لئے اسوہ اور کردار کا معیاری نمونہ ہیں نہ صرف مسلمانوں کے لئے بلکہ تمام عالم بشریت کے لئے ۔ اس کا معیاری نمونہ ہیں نہ صرف مسلمانوں کے لئے بلکہ تمام عالم بشریت کے لئے ۔ اس کا معیاری نمونہ ہیں نہ صرف مسلمانوں کے لئے بلکہ تمام عالم بشریت کے لئے ۔ اس

### بسم الله الرحمن الرحيم

نَ وَالْقَلَمِ وَمَا يَسُطُرُونَ ، مَآ أَنُتَ بِنِعُمَةِ رِبِّكَ بِمَحْنُونِ ، وَإِنَّكَ لَعَلَى بِمَحْنُونِ ، وَإِنَّكَ لَعَلَى بِمَحْنُونِ ، وَإِنَّكَ لَعَلَى بَعْمُونِ ، وَإِنَّكَ لَعَلَى بَعْمُونِ ، وَإِنَّكَ لَعَلَى بَعْمُ فَوْنِ ، وَإِنَّكَ لَعَلَى بَعْمُ فَا مَا يَا اللّهُ مَا اللّهُ ا

"ن بنتم ہے لگم کی اور (قتم ہے) ان (فرشتوں) کے لکھنے کی (جو کہ کے کا تب الاعمال ہیں) کہ آپ اپنے رب کے فضل سے مجنون مہیں ہیں اور بے شک آپ کے مہیں ہیں (جیما کہ منکرین نبوت کہتے ہیں) اور بے شک آپ کے مہیں ہیں (جیما کہ منکرین نبوت کہتے ہیں) اور بے شک آپ کے

لے (اس بہنے احکام پر) ایسا اجر ہے جو (بھی) ختم ہونے والا نہیں، اور بے شک آ ب اخلاق (حسنہ) کے اعلیٰ بیانہ پر ہیں۔'
وہ آیات جن میں حسن خلق کے اجزاء بیان کئے گئے ہیں متفرق مقامات پر وارد ہوئی ہیں اور معنوی اعتبار سے ان کا تعلق حسن اخلاق سے ہے۔
وارد ہوئی ہیں اور معنوی اعتبار سے ان کا تعلق حسن اخلاق سے ہے۔
وَ اِذُ اَحَدُنَا مِیْشَاقَ بَنِی اِسُرائِیُلَ لاَ تَعُبُدُونَ اِلاَّ اللَّهَ وَ اِلْدَیْنِ اِحْسَاناً وَّ ذِی الْقُر بُنِی وَ الْکِیْنِ وَقُولُوا لِلنَّاسِ حُسناً وَّ اَقِیْمُوا لَصَّلُوهَ وَ الْکَیْنِ وَقُولُوا لِلنَّاسِ حُسناً وَ اَقِیْمُوا لَصَّلُوهَ وَ الْکَیْنِ وَ قُولُوا لِلنَّاسِ حُسناً وَ اَقِیْمُوا لَصَّلُوهَ وَ الْکَیْنِ وَقُولُوا لِلنَّاسِ حُسناً وَ اَقِیْمُوا لَصَّلُوهَ وَ الْکَیْنِ وَقُولُوا لِلنَّاسِ حُسناً وَ اَقِیْمُوا لَصَّلُوهَ مَا اللَّا مُن کُمُ وَ اَنْتُمُ وَ الْکَیْنِ وَقُولُوا اللَّا عَلِی لُلاً مَلْدِی کُمُ وَ اَنْتُمُ وَ اللَّا مُن کُمُ وَ اَنْتُمُ وَ اللَّاسُ مُعُرضُونَ ، (البقرہ: ۲۸)

"اور (وہ زمانہ یادکرو) جب لیا ہم نے (توریت میں) قول وقرار بن اسرائیل سے کہ عبادت مت کرنا (کسی کی) بجز اللہ تعالیٰ کے اور مال باپ کی اچھی طرح خدمت گذاری کرنا اور اہل قرابت کی بھی اور غریب مختاجوں کی بھی ،اور بھی ،اور عام لوگوں سے بات اچھی طرح (خوش خلقی سے) کہنا، اور پابندی مکنا نماز کی ،اور اداکر تے رہنا ذکو ق ، پھرتم (قول وقرار کے) اس سے پھر گئے ، بجز معدود سے چند کے اور تومعمولی عادت ہے اقرار کے کرکے ہے جا قرار

وَقُلُ لِّعِبَادِى يَقُولُوا الَّتِي هِيَ <u>اَحُسَنُ ال</u>َّا الشَّيُظْنَ يَنُزُعُ بَيُنَهُمُ داِنَّ الشَّيُظِنَ كَانَ لِلْإِنْسَانِ عَدُوَّا مُّبِينًا، يَنُزُعُ بَيُنَهُمُ داِنَّ الشَّيُظِنَ كَانَ لِلْإِنْسَانِ عَدُوَّا مُّبِينًا، (الاسراء: ۵۳)

(۱) إحياءعلوم الدين (۳ر۵۸)

"اورآپ میرے (مسلمان) بندول سے کہہ دیجئے کہ ایی بات کہا کریں جو بہتر ہو، شیطان (سخت کلامی کراکے) لوگوں میں فیاد ولوا تا ہے، واقعی شیطان انسان کا صرت کوشن ہے۔ " اِدُفَعُ بِالَّتِسَى هِمَ اَحُسَنُ السَّيِّئَةَ طَ نَحُنُ اَعُلَمُ بِمَا يُصِفُونَ هِ (المومنون: ۹۲)

''آپان کی بدی کا دفعیہ ایسے برتاؤے کردیا کیجئے جو بہت ہی اچھا (اور نرم) ہوہم خوب جانتے ہیں جو کچھ بیر (آپ کی نسبت) کہا کرتے ہیں۔''

وَلاَ تُحَادِلُوۤ الهُلَ الْكِتَابِ إِلَّا بِالَّتِي هِيَ اَحُسَنُ إِلَّا اللَّهِ عَلَى الْكَتَابِ اللَّا بِالَّذِي هِي اَحُسَنُ اللَّا اللَّهُ اللَّذِي الْنَوْلَ الْكَنَا وَالْهُدُو الْمَنَّا بِالَّذِي الْنُولَ الْكَنَا وَالْهُدُو الْمَنَّا بِالَّذِي الْنُولَ الْكَنَا وَاللَّهُ كُمُ وَاحِدٌ وَّنَحُنُ لَهُ مُسُلِمُونَ اللَّهُ كُمُ وَاحِدٌ وَّنَحُنُ لَهُ مُسُلِمُونَ المَنكبوت:٢٨)

"اورتم اہل کتاب کے ساتھ بجز مہذب طریقہ کے مباحثہ مت کرو،
ہاں جوان میں زیادتی کریں اور یوں کہو کہ ہم اس کتاب پر بھی ایمان
رکھتے ہیں جو ہم پر نازل ہوئی اور ان کتابوں پر بھی جوتم پر نازل
ہو کیں، اور (بیتم بھی تسلیم کرتے ہو) کہ ہمار ااور تہمار امعبود ایک
ہے اور ہم تواس کی اطاعت کرتے ہیں۔"

وَمَنُ اَحُسَنُ قَوُلاً مِّمَّنُ دَعَا إِلَى اللهِ وَعَمِلَ صَالِحًا وَمَنُ اَحُسَنَةُ وَقَالَ اللهِ وَعَمِلَ صَالِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ الْمُسُلِمِينَ ، وَلاَ تَسْتَوِى الْحَسَنَةُ وَلاَ السَّيِّئَةُ لَا إِدُفَعُ بِالَّتِي هِيَ اَحُسَنُ فَإِذَا الَّذِي وَلاَ السَّيِّئَةُ لَا إِدُفَعُ بِالَّتِي هِيَ اَحُسَنُ فَإِذَا الَّذِي اللهِ اللهِ اللهِ عَدَاوَةٌ كَانَّةُ وَلِيٌّ حَمِيمٌ ، وَمَا يُلَقًا هَا إِلَّا اللهَ اللهُ الل

الَّذِينَ صَبَرُوا وَمَا يُلَقَّاهَا اِلَّاذُو حَظِّ عَظِيمٍ . (حَم السحده: ٣٥-٣٥)

"اوراس سے بہتر کس کی بات ہوسکتی ہے جو (لوگوں کو) خدا کی طرف بلائے ، اور (خود بھی ) نیک عمل کرے، اور کہے کہ میں فرمانبرداروں سے ہوں اور نیکی اور بدی برابرنہیں ہوتی (بلکہ ہر ایک کااثر جداہے تواب) آپ (مع انتاع) نیک برتاؤ سے (بدی کو) ٹال دیا کیجئے، پھریکا یک آپ میں اور جس شخص میں عداوت تھی وہ ایسا ہوجائے گا جیسا کوئی دلی دوست ہوتا ہے، اور بیر بات انہیں لوگوں کونصیب ہوتی ہے جو بڑے تنقل مزاج ہیں ، اور پیر بات اس کونصیب ہوتی ہے جو برا اصاحب نصیب ہے۔ وَهُوَ الَّذِي جَعَلَ الَّيُلَ وَالنَّهَارَ خِلْفَةً لِّمَنُ اَرَادَ اَنُ يَّذَّكُرَاوُ أَرَادَ شُكُوراً ، وَعِبَادُ الرَّحْمْنِ الَّذِينَ يَسمُشُونَ عَلَى الْاَرُضِ هَوُنَّا وَّإِذَا خَساطَبَهُمُ الُجَاهِلُونَ قَالُوا سَلَاماً . وَالَّذِينَ يَبِيتُونَ لِرَبِّهِمُ سُجَّداً وَقِيَاماً ، وَالَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا اصرف عَنَّا عَذَابَ جَهَنَّمَ إِنَّ عَذَابَهَا كَا نَ غَرَاماً ، إِنَّهَا سَآءَ تُ مُسْتَقَرًّا وَّمُقَاماً ، وَالَّذِينَ إِذَآ أَنْفَقُوا لَمُ يُسُرِفُوا وَلَمُ يَفَتُرُوا وَكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ قَوَاماً ، وَالَّذِيْنَ لَا يَدُعُونَ مَعَ اللَّهِ اللها الْحَرَ وَلا يَقُتُلُونَ النَّفُسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِّ وَلَا يَزُنُونَ وَمَنُ يَّفُعَلُ ذَٰلِكَ يَلُقَ أَثَاماً. يُضْعَفُ لَهُ الْعَذَابُ يَوُمَ الْقِيْمَةِ وَيَخُلُدُ فِيهِ مُهَانًا اللَّا

مَنُ تَابَ وَامَنَ وَعَمِلَ عَمَلًا صَالِحاً فَأُولِئِكَ يُبَدِّلُ اللَّهُ عَفُورًا رَّحِيماً ، الله سَيًّا تِهِمُ حَسَنْتٍ وَكَانَ الله غَفُورًا رَّحِيماً ، وَمَنُ تَابَ وَعَمِلَ صَالِحاً فَإِنَّهُ يَتُوبُ إِلَى اللهِ مَتَابًا، وَاللهِ مَتَابًا، وَاللهِ مَتَابًا، وَاللهِ مَدُولَ الزُّورَوَ إِذَا مَرُّولًا بِاللَّغُو مَرُّولًا وَاللهُ مِرَّولًا اللهُ مَرُّولًا اللهُ مَرُّولًا وَاللهُ مِرَّولًا اللهُ وَكُراماً ، (الفرقان: ٢٢-٢٢)

"اوروہ ایباہے جس نے رات اور دن کوایک دوسرے کے پیچھے آنے جانے والے بنائے (اور بیددلائل) استحض کے لئے ہیں جو مجھنا جاہے یا شکر کرنا جاہے اور (حضرت) رحمٰن کے (خاص) بندے وہ ہیں جوزمین پر عاجزی کے ساتھ چلتے ہیں ، اور جب جہلاءان سے (جہالت کی بات کرتے ہیں) تو وہ رفع شرکی بات کہتے ہیں، اور جوراتوں کواینے رب کے آگے سجدہ اور قیام (لیعنی نماز) میں لگے رہتے ہیں ، اور جو دعا کیں مانگتے ہیں کہ اے ہارے پروردگارہم سے جہنم کے عذاب کو دورر کھئے ، کیونکہ اس کا عذاب بوری تباہی ہے، بےشک وہ جہنم براٹھکانہ اور برامقام ہے (بیتوان کی حالت طاعات بدنیه میں ہے) اور (طاعات مالیہ میں ان کا پیطریقہ ہے کہ) وہ جب خرچ کرنے لگتے ہیں تو نہوہ فضول خرچی کرتے ہیں اور نہ نگی کرتے ہیں اور ان کا خرچ کرنا اس (افراط وتفريط) كے درميان اعتدال پر ہوتا ہے اور جو كہ اللہ تعالى کے ساتھ کسی اور معبود کی پرستش نہیں کرتے ،اور جس تھ ( کے قل كرنے) كواللەتغالى نے حرام فرمايا ہے اس كوتل نہيں كرتے ہال مگر حق پر،اوروہ زنانہیں کرتے ،اور جوشخص ایبا کام کرے گا،تو سزا



ہے اس کوسابقہ بڑے گا ، کہ قیامت کے روز اس کا عذاب بڑھتا چلا جائے گا، اور وہ اس (عذاب) میں ہمیشہ ہمیشہ ذلیل (وخوار) ہوکررہے گا، مگر جو (شرک ومعاصی سے ) توبہکر لے، اور ایمان (بھی) لے آئے ،اور نیک کام کرتا رہے،تو اللہ تعالی ایسے لوگوں کے (گذشتہ) گناہوں کی جگہ نیکیاں عنایت فرمائے گا ، اور اللہ تعالیٰغفور دحیم ہےاور جوتخص (معصیت سے ) توبہ کرتا ہے اور نیک کام کرتا ہے تو وہ (بھی عذاب سے بچار ہے گا کیونکہ وہ) اللہ تعالی کی طرف خاص طور بررجوع کررہا ہے اور وہ بے ہودہ باتوں میں شامل نہیں ہوتے اور اگر (اتفاقاً) بے ہودہ مشغلوں کے پاس کو موكرگذري توسنجيدگي كے ساتھ گذرجاتے ہيں۔

یعنی کسی سے جھکڑتے ہیں، بحث ومباحثہ ہیں کرتے ، کیونکہ ایسے اوقات میں اگر کلمہ حق ان سے کہا گیا تو وہ بجائے اپنی اصلاح کرنے کے اپنے اعمال پر اور بفندہوجائیں گےلہذادعوت واصلاح کانفسیاتی علاج یہی ہے کہاس وقت ہاں ہاں تھیک ٹھیک کہ کر گذرجائیں پھر جب مناسب وقت آئے تو مناسب پیرا بیربیان میں ان کی اصلاح کی فکر کریں۔

> يْكُنَى أَقِمِ الصَّلُوةَ وَأُمُرُ بِالْمَعُرُوفِ وَانْهَ عَنِ الْمُنْكُرِ وَاصُبِرُ عَلَى مَا أَصَابَكَ مِ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزُمُ الْأُمُورِ . وَلاَ تُصَعِّرُ خَدَّكَ للِنَّاسِ وَلاَ تَمُسْنِ فِي الْأَرْضِ مَرَحاً اللهَ لا يُحِبُّ كُلُّ مُخْتَالِ فَخُورٌ ، وَاقْصِدُ فِسَى مَشْيِكَ وَاغْفُضْ ضِ مِنْ صَوْتِكَ طِإِنَّ ٱنْكَرَ الْاصُوَاتِ لَصَوْتُ الْحَمِيْرِه (لقمان: ١٥-١٩)

"بیٹانماز بڑھا کراورا چھےکاموں کی نفیحت کیا کر اور بچھ پر جومصیبت واقع ہو اور برے کاموں سے منع کیا کراور بچھ پر جومصیبت واقع ہو اس پرصبر کیا کر ہے ہمت کے کاموں میں سے ہے۔اورلوگوں سے اپنارخ مت پھیراورز مین پراترا کرمت چل، بےشک اللہ تعالی کسی تکبر کرنے والے فخر کرنے والے کو پہند نہیں کرتے ،اورا پنی رفتار میں اعتدال اختیار کر،اورا پنی آواز کو بہت کر بے ،اورا پنی رفتار میں سب سے بری آواز گرھوں کی ہے۔

## احاديث نبويه مين حسن خلق كاذكر

عن ابى ذر رضى الله عنه ،قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "اتق الله حيثما كنت، وأتبع السيّئة الحسنة تمحها ،و خالق الناس بخلق حسرن، "(تذى-١٩٨٤)

(۱) '' حضرت ابوذررضی الله عنه سے روایت ہے فرماتے ہیں کہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے فرمایا کہ جہاں بھی رہواللہ سے در سے در تے رہوادرکوئی برائی سرز دہوجائے تو اس کے بعد ایسے نیکی کا کام کروجو برائیوں کو دھودے اور لوگوں سے معاملہ حسن اخلاق کا کیا کرو۔''

عن ابى هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم أكمل المومنين إيمانا أحسنهم خلقا، وخياركم نسائهم خلقا. ' (تنى-١١٢١)

(۲) "حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے فرماتے ہیں کے رسول اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ ایمان کے اعتبار سے سے ممل ایمان رکھنے والے وہ لوگ ہیں جن کے اخلاق سب سے مہمل ایمان رکھنے والے وہ لوگ ہیں جن کے اخلاق سب سے بہتر ہیں اور تم میں بہتر اور انجھے وہ لوگ ہیں جوابنے اہل وعیال سے حسن اخلاق کا مظاہرہ کریں۔"

عن ابی ا مامة الباهلی قال: قال رسول الله صلی الله علیه و سلم أنا زعیم ببیت فی ربض الحنة لمن ترك الممراء و إن كان محقا، و ببیت فی و سط الحنة لمن ترك المراء و إن كان محقا، و ببیت فی و سط الحنة لمن ترك الكذب و إن كان ماز حا و ببیت فی اعلی الحنة لمن حسن خلقه (ابوداور-۴۸۰۰)

فی اعلی الحنة لمن حسن خلقه (ابوداور-۴۸۰۰)

(۳) " حضرت ابوامامه البابلی سے روایت ہے فرماتے ہیں كه رسول الله علیه وسلم نے فرمایا میں ضانت و یتا ہوں ایسے گر اور والله علیہ وسلم نے فرمایا میں ضانت و یتا ہوں ایسے گر اور وجنت كے در سایہ ہوگا ان لوگول كودیا جائے گاجو باہمی تكرار سے محفوظ رہیں گے خواہ وہ حق بجانب ہوں، جنت كے وسط میں اللہ فلم ہو گاجو ہو ہو گائی ترین مقام پراس كا گر ہوگا جس بیانی نہ كرتا ہو، اور جنت كے اعلیٰ ترین مقام پراس كا گر ہوگا جس بیانی نہ كرتا ہو، اور جنت كے اعلیٰ ترین مقام پراس كا گر ہوگا جس بیانی نہ كرتا ہو، اور جنت كے اعلیٰ ترین مقام پراس كا گر ہوگا جس کے اخلاق بہتر ہوں گے۔"

(اس حدیث میں بتایا گیاہے کہ جنت کے مختلف مدارج اور منزلیں ہوں گی جو جنت کے مختلف مدارج اور منزلیں ہوں گی جو جنت کے ذریر سایہ ہیں اس کے لئے "ربض" کا استعمال کیا گیا، اور دوسرا درجہ وسط جنت اور تیسرا جنت کا اعلیٰ ترین حصہ ہے)۔

عن عائشة ام المومنين رضى الله عهنا ان سعد بن

هشام سألها فقال: يا أم المومنين أنبئيني عن حلق رسول الله صلى الله عليه وسلم قالت: أليس تقرأ القرآن؟ قال :بلى ،قالت: فان حلق نبى الله صلى الله عليه وسلم كان القرآن"

(۷۲) حضرت عائشهام المومنين فرماتی ہیں کہ سعد بن ہشام نے ان سے بوجھا اور کہایا ام المونین مجھے رسول الله صلی الله علیہ وسلم کے اخلاق کریمہ کا حال بتائے تو جواب میں کہا کیاتم قرآن نہیں یر صنے ؟ کہا بے شک بڑھتے ہیں ام المونین رضی اللہ عنہانے کہا كەرسول الله صلى الله عليه وسلم كاخلاق وہى ہيں جوقر آن ہے۔ عن عبدالله بن مسعود رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم"إن الله تعالىٰ قسم بينكم أخلاقكم ، كما قسم بينكم أرزاقكم، وإن الله عزوجل يعطى الدنيا من يحب ومن لا يحب ، والايعطى الدين إلا لمن أحب، فمن أعطاه الله الدين فقد أحبه ،والذي نفسي بيده لا يسلم عبد حتى يسلم قلبه ولسانه ولا يؤمن حتى يأمن جاره بوائقه "قالوا: وما بوائقه يا نبي الله!قال: غشمه وظلمه ،ولا يكسب عبدمالاً من حرام فينفق منه فيبارك له فيه ، ولا يتصدق به فيقبل منه ولا يترك خلف ظهره إلا كان زاده إلى النار، إن الله عــزوجـل لا يـمحـو السئــي بــالسئـي ولكن toobaa-elibrary.blogspot.com

محوالسئى بالحسن، إن الخبيث لا يمحوالخبيث" (احدار ١٦٥/١٥ والحاكم ار١٢٥/٣،٣٢، ١٢٥) (۵) "حضرت عبدالله بن مسعود رضى الله عنه سے روایت ب فرماتے ہیں کہرسول الله صلی الله علیہ وسلم نے فرمایا: کہ الله تعالیٰ نے جس طرح تمہارے درمیان رزق تقسیم کیا ہے (یعنی کسی کا زیادہ ہے، سی کا کم ہے، سی کے بہال تنگی ہے، سی کے بہال فراخی ہے) اس طرح اللہ تعالیٰ نے تمہارے درمیان تمہارے اخلاق کو تقسيم كياب، الله دنيا ديتا ہے جو دنيا كاخوا ہاں ہو ياخوا ہاں نہ ہو، اور آخرت کی تعتیں صرف اس کو دیتا ہے جواس کا خواہاں ہو، اللہ نے جس کورین کی دولت دی وہ اس کی محبت کی علامت ہے اور شم ہے اس ذات کی جس کے قبضہ قدرت میں میری جان ہے کہ کوئی بندہ نجات نہیں یاسکتا جب تک کہاس کا دل اور زبان یاک نہ ہو، اور وہ مومن نہیں ہوتا جب تک کہاس کا بروی اس کی ایذ ارسانی ہے محفوظ نه مولوگول نے یو جھایار سول الله آب نے ابھی بسو ائت، کالفظ استعال فرمایا ہے اس کا کیامفہوم ہے، فرمایا پڑوسی کونظر انداز کرنا اور نقصان پہنچانا، اور کوئی بندہ حرام مال کما تا ہے اور اس کو خیر کے کام میں صرف کرتا ہے تو اللہ اس میں برکت نہیں دے گا،اورا گروہ اس کواپنی اولا د کے لئے جھوڑ جا تا ہے تو وہ اس کے لئے جہنم کا توشہ ہاللدگناہ کو گناہ ہے ہیں دھوئے گا،کین گناہ کوا چھے کا موں سے دھودے گا کیونکہ بدی بدی کونہیں مٹاتی ، ہاں اچھے کام بدی کومٹا <sup>ر</sup>یتے ہیں اور برُ ہے کام کے آثار کوختم کردیتے ہیں۔'

· •

عن عائشة رضى الله عنها قالت: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: "إن المومن ليدرك بحسن خلقه درجة الصائم القائم" (ابوداؤد-٣٨٩٨)

(۲) "حضرت عائشہ صنی اللہ عنہا سے روایت ہے وہ فرماتی ہیں کہ رسول اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ مومن اپنے حسن اخلاق سے ایک روزہ دار کا مرتبہ حاصل کر لیتا ہے جونماز پڑھتا اور عبادت کرتا ہے۔

عن ابى هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله صن ابى هريرة وضى الله عنه قال: قال رسول الله صلح صلح الله عليه وسلم، "إنما بعثت لأتمم صالح الاخلاق" (١٣/١٣)

(2) حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے وہ فرماتے ہیں کہرسول اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: میری بعثت اس غرض سے ہوئی ہے کہ اخلاق صالحہ کی تکمیل کروں۔

عن جابر بن عبدالله رضى الله عنهما أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: "ان من أحبكم الى واقربكم منى مجلسا يوم القيامة ، أحاسنكم أخلاقا، وان ابغضكم إلى وابعدكم منى مجلسا يوم القيامة الثرثارون والمتشدقون والمتفيهقون يوم القيامة الثرثارون والمتشدقون والمتشدقون فالمتشدقون والمتشدقون فالمتشدقون والمتشدقون فالمتشدقون والمتشدقون فالمتشدقون والمتشدقون فالمتفيهقون ؟ قال:المتكبرون" (الترندي-٢٠١٨) فما المتفيهقون ؟ قال:المتكبرون" (الترندي-٢٠١٨)

(۸) حضرت جابر بن عبداللدرضی الله عنهما سے روایت ہے کہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے فرمایا: تم میں سب سے زیادہ محبوب اور قیامت کے روز سب سے زیادہ مجھ سے قریب وہ لوگ ہیں جن کے اخلاق سب سے اچھے ہیں اور سب سے زیادہ قابل نفرت اور قیامت کے روز مجھ سے دور وہ لوگ ہیں جو بیکار بکواس کرنے قیامت کے روز مجھ سے دور وہ لوگ ہیں جو بیکار بکواس کرنے والے ، لوگوں کے متعلق غلط باتیں اڑانے والے اور لوگوں کی گیڑیاں اچھالنے والے اور تکبر کرنے والے۔

(متشدقون"کے معنی چبلا چبلا کراور مزے لے کرلوگوں کی غیبت کرنا،اس کومیں نے پکڑی اچھا لئے سے تعبیر کیا ہے)۔

عن النواس بن سمعان رضى الله عنه عن النبى صلى الله عليه وسلم قال:" البرحسن الخلق، و الإثم ماحاك في صدرك و كرهت ان يطلع عليه الناس" (ملم-٢٥٥٣)

(٩) حضرت نواس بن سمعان رضى الله عنه رسول الله صلى الله عليه وللم سے روایت کرتے ہیں کہ الله کے رسول نے فرمایا: تواب کا کام حسن اخلاق کا نام ہے اور گناہ وہ ہے جس کی برائی تمہارے سینے میں خود کھئلتی ہواور تم پینز نہیں کرتے کہ لوگ اس پر مطلع ہوں۔ عسن عبد الله بن زبیر رضی الله عنه ما: خُذِالُعَفُو وَالْمُرُ بِالْعُرُفِ (۱) قال: ما أنزل هذه الآية إلا فی الحاق الناس،

(۱۰) '' حضرت عبدالله بن زبیر رضی الله عنه سے روایت ہے کہ آیت کریمہ '' کانزول لوگوں کے افکاق کے بارے میں ہوا ہے (لیعنی درگذر کرو اور حق بجانب باتوں کی نصیحت کرو)

وعنه ایضا قال أمر الله نبیه صلی الله علیه وسلم ان یاخذ العفو من أخلاق الناس أو کما قال (۱) ابن زبیر سے ایک روایت یہ بھی ہے کہ اللہ تعالی نے اپنے نبی کو برایت فرمائی کہ درگذر کرنا انسانی اخلاق ہے۔

عن ابی هریرة رضی الله عنه قال :سئل رسول الله صلی الله علیه وسلم عن أكثر ما ید حل الناس الحنة؟ فقال تقوی الله و حسن الحلق، وسئل عن أكثر ما ید حل الناس النار؟فقال: الفم والفرج"(۲) أكثر ما ید حل الناس النار؟فقال: الفم والفرج"(۲) (۱۱) حضرت ابو بریره سے روایت ہے كدرسول الله ملی الله علیه وسلم سے یو چها گیا كه کونی بات لوگول کو جنت میں زیادہ داخل كركى فرمایا الله كا دراور حسن اخلاق پھر یو چها گیا كه کونی بات جهنم میں فرمایا الله كا دراور حسن اخلاق پھر یو چها گیا كه کونی بات جهنم میں کثرت سے لوگول كودا الے گی فرمایا، منص اور شرمگاه۔

<sup>(</sup>١) ابناري، الفتح (١٩٣٣ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١

toobaa-elibrary.blogspot.com (۲۰۰۳)

## اخلاص

یدلفظ کثرت استعال سے اس درجہ پامال ہو گیا ہے کہ اس کو جگہ بے جگہ سمجھے ہوئے لوگ استعال کرتے ہیں، اس لئے اس کی معنویت گویا تم ہو چک ہے ہو کے لوگ استعال کرتے ہیں، اس لئے اس کی معنویت گویا تم ہو چک ہے ہو کی لغت اور محاور سے کے لحاظ سے اس کے معنی ہیں کسی چیز سے تمام آلائٹوں کو پاک کرنا، اور ہر طرف سے کٹ کر کسی ایک طرف اپنے فرائض انجام دینا جس میں نہ کسی ریا کا شبہ ہونہ دکھا و سے کی خواہش ہوا ور نہ لوگوں کی تحسین و منقبت کی تمنا، حضرت یوسف علیہ السلام کے بھائی جب حضرت یوسف علیہ السلام کے درباد میں پنچے اور حضرت بنیا مین کو یوسف علیہ السلام نے روک لیا اور بیلوگ مایوس موسی کے درباد میں کریں گے اور باپ کے سامنے بیلوگ مایوس ہوگئی کہ اب وہ ان کے حوالے نہیں کریں گے اور باپ کے سامنے بیلوگ جا کر رسوا مول گوئی مہم نہیں تھی ،صرف ایک کام تھا کہ بنیا مین کو کس طرح حاصل کریں، کمیٹن نظر کوئی مہم نہیں تھی ،صرف ایک کام تھا کہ بنیا مین کو کس طرح حاصل کریں، اس کے بین نظر کوئی مہم نہیں تھی ،صرف ایک کام تھا کہ بنیا مین کو کس طرح حاصل کریں، اس کیلی نظر کوئی مہم نہیں تھی مصرف ایک کام تھا کہ بنیا مین کو کس طرح حاصل کریں، اس کیلی نظر کوئی میں اس طرح وار دہوا ہے:

فَلُمَّا اسْتَيْئَسُوا مِنْهُ خَلَصُوا نَجِيّاً ط(يوسف: ٨٠)

"پھر جب ان کوان سے (بعنی یوسف علیہ السلام سے) بالکل امید نربی (کہ بنیامین کو دیں گے) تو (اس جگہ سے) علیحدہ ہوکر

باہم مشورہ کرنے لگے''

"نَجِيّا" كمعنى بين برائيويث تفتكوكرنا، جس مين كوئى اورشريك نههو،

اور خلصوا کے معنی ہیں ہرطرف سے بے نیاز ہوکرایک طرف یکسوہوجانا۔

سیرت نبوی میں یہ ایک بیش قیمت اور انمول سرمایہ ہے، عبادتیں اس کے بغیر برکار، دعا کیں بغیر اس کے رائےگاں، خیر خیرات سب ضائع، چنانچہ یہ ہنرجس کو قرآن وحدیث کی زبان میں اخلاص کہا گیا ہے سیرت پاک کا اہم ترین جزء ہے جس کی مثالیں تطبیق بھی ہیں، اور اوامر ونواہی کی روح بھی یہی ہے اور بغیراس کے مسلسل مہینوں کے روز ہاور رات رات بھر کا قیام، قلت منام جس کو امام غزالی نے عبادتوں کا مغز بتا یا ہے نا قابل التفات ہے۔

لغت میں کھا ہے،" الا حلاص عمل یعین علی الحلاص "کہ افلاص وہ کام ہے جوخلوص کے حصول میں مدد دیتا ہے ، مطلب یہ ہے کہ نیت کامختلف جہتوں میں تقسیم ہونا اخلاص کے خلاف ہے ، مثال کے طور پر یوں سجھے کہ کی شخص نے اپنی دولت اللہ کی راہ میں لٹادی اور اس کے ذہن میں یہ بات تھی کہ اللہ اجر دیے گا ، اور دنیا میں لوگ واہ واہ کریں گے اور میری اولا دسرا ٹھا کر چلے گی کہ میر باپ نے یہ کار خیر کیا تھا مثلا کوئی سڑک بنوادی ، راستے میں کنویں کھدواد ہے ، مبد یں تعمیر کردیں ، یہ کام سب اچھے ہوئے ، اجر دینے کا معاملہ اللہ کے ہاتھ میں مبید یں تعمیر کردیں ، یہ کام سب اچھے ہوئے ، اجر دینے کا معاملہ اللہ کے ہاتھ میں مبید یں تعمیر کردیں ، یہ کام سب اچھے ہوئے ، اجر دینے کا معاملہ اللہ کے ہاتھ میں مبید یہ بندہ اس کا فیصلہ نہیں کرسکتا ، اور نہ اس کو پچھے کہنے کاحق ہے زرخالص جس میں دوسری دھات ملادی گئی ہودونوں میں بڑا

فرق ہے۔ قرآن کریم میں پہلفظ اپنے لغوی مفہوم میں وارد ہوا ہے اور معنوی بھی اور اس طرح بھی کہ لفظ خلوص یا اخلاص الفاظ میں تو نہیں ہیں لیکن معنی میں ہیں۔مثالیں اس طرح بھی کہ لفظ خلوص یا اخلاص الفاظ میں تو نہیں ہیں کیکن معنی میں ہیں۔مثالیں

ملاحظ مول:

۔ ایسی چیز کا بغیرآ لائش کے ہونا۔ قرآن كريم من يرآيت ؟ مِنُ بَيْنِ فَرُثٍ وَّدَمٍ لَّبَناً خَالِصاً سَآئِغاً لِّلشَّرِبِيْنَ ه (النحل: ٢٢)

"(اوراس کے پیٹ میں جو گوبراورخون ہے) اس کے درمیان میں سے صاف اور (گلے میں) آسانی سے اتر نے والا دودھ ہم تم کو پینے کودیتے ہیں۔"

کیونکہ دودھ کا خالص ہونا ہے ہے کہاس میں گوبر یا خون کی ذرہ برابر بھی آلائش نہ ہو۔

۲-امام غزالی نے احیاء العلوم میں لکھاہے، کہ "الاخلاص هو التبری عن کل مادون الله تعالیٰ "یعنی اخلاص ماسوا اللہ ہرشے سے آزاد ہوئے اور ہونے کانام ہے۔

سراغب اصفہانی کہتے ہیں: کہ مسلمانوں کا اخلاص عقیدے کے بارے میں بیہ ہے کہ وہ ان خیالات سے پاک ہیں جو یہود کے تھے، اور جس کا جزء تثبیہ بالرب یعنی اللہ سے مشابہ ہونا ہے، یا نصار کی جو تثلیث کے قائل ہیں، ان کے عقیدہ کی کوئی جے ایک میں بیہ نہ ہو، اللہ تعالی نے ارشا وفر مایا:

مُخُلَصِینَ لَهُ الدِّینَ (الاعراف:۲۹-غافر:۱۳) یعنی عبادت کودوسری آمیزشول سے پاک رکھنا ، دوسری آمیزش کیا ہوسکتی ہے ۔۔۔ دکھاوا ، لوگول کی تحسین کی توقع اور پر تھور کہ لوگ برزگ مجھیں گے ، اللہ والانصور کریں گے اور ہر طرف ہے لوگ ابنی امیدیں باندھیں گے۔

سے امام نخعی نے لکھا ہے کہ بچھلوگ روز ہاس لئے رکھتے ہیں کہاس کی صحت کا تقاضہ یہی ہے، توبیروز ہے بھی وہی ہیں جن کے بارے میں آثار واحادیث میں آیا ہے: ''رُبّ صائم لیس له من صومه إلا الظمأو الجوع" لیمی بہت سے ایے روز ہے دار ہوں گے جن کے نصیب میں بھوک اور بیاس برداشت کرنا ہے، اللّٰہ سے تقرب اور اس کے احکام برعمل کرنے کا اجرحاصل نہیں ہوسکتا جب تک کمل خالص اسی کی ذات بیاک کے لئے نہ ہو۔

السلسله مين قرآن پاک كى جوآيات نازل موئى بين وه تعداد مين بهت زياده بين، هم يهال پردس آيتون كا انتخاب كرك پيش كرتے بين:
قُلُ اَتُحَاجُونَنَا فِي اللهِ وَهُوَ رَبُّنَا وَرَبُّكُمُ وَلَنَا وَعُمَالُنَا وَلَكُمُ اَعُمَالُكُمُ وَنَحُنُ لَهُ مُحُلِصُونَ هُ اللهِ وَكُمُ وَلَنَا (البقرة: ١٣٩)

" آپ فرماد یجئے کہ کیاتم لوگ ہم سے (اب بھی) ججت کے جاتے ہواللہ تعالیٰ کے بارے میں حالانکہ وہ ہمارااور تمہارا (سبکا) رب ہے، اور ہم کو ہمارا کیا ہوا ملے گا اور تم کو تمہارا کیا ہوا ملے گا اور تم نے صرف حق تعالیٰ کے لئے اپنے (دین) کو (شرک وغیرہ سے) خالص کررکھا ہے۔"

قُلُ اَمُر رَبِّى بِالْقِسُطِ وَاقِيُمُوا وُجُوهَكُمْ عِنْدَكُلِّ مَسُجِدٍ وَّادُعُوهُ مُخُلِصِينَ لَهُ الدِّينَ كَمَا بَدَأَكُمُ تَعُودُونَ تَعُودُونَ

"آب کہدو بیجئے کہ میرے رب نے حکم دیا ہے انصاف کرنے کا،
اور بیہ کہتم ہر مجدہ کے وقت اپنارخ سیدھارکھا کرواوراس کی (یعنی
اللّٰہ کی) عبادت اس طور پر کرو کہ اس عبادت کو خالص اللّٰہ ہی کے
واسطے رکھا کرو، جس طرح تم کواللّٰہ تعالیٰ نے شروع میں بیدا کیا تھا

اسىطرح پھرتم دوبارہ پیداہوگے۔''

(الزمر:۲-۳)

"ہم نے کھیک طور پراس کتاب کوآپ کی طرف نازل کیا ہے سو
آپ (قرآن کی تعلیم کے موافق) خالص اعتقاد کر کے اللہ ک
عبادت کرتے رہئے یا در کھوعبادت جو کہ (شرک ہے) خالص ہو
اللہ ہی کے لئے سز اوار ہے اور جن لوگوں نے خدا کے سوا اور شرکاء
تجویز کرر کھے ہیں (اور کہتے ہیں) کہ ہم تو ان کی پرستش صرف
اس لئے کرتے ہیں کہ ہم کوخدا کا مقرب بنادیں تو ان کے پرستش صرف
کے مقابل اہل ایمان کے ) باہمی اختلافات کا (قیامت کے روز)
اللہ تعالی فیصلہ کر دے گا ، اللہ تعالی ایسے خص کو راہ پرنہیں لاتا جو
(قولاً) جھوٹا اور (اعتقاداً) کا فرہو۔"

قُسلُ إِنِّى أُمِرُتُ أَنُ أَعُبُدَ اللَّهَ مُنحَلِصاً لَّهُ الدِّينَ وَأُمِرُتُ لِآنُ أَكُونَ أَوَّلُ الْمُسْلِمِينَ (الزمر:١١-١٢)

"آب كهدد بحث كدمجه كو (منجانب الله) علم مواج كدمين الله تعالىٰ كى اس طرح عبادت كرون كرعبادت كواى كے لئے خاص ركھون، اور مجھكوري (منجانب مواج كدم مواج كي خاص ركھون، اور مجھكوري (منجانب محكم مواج كہ كہددون سب ملمانوں ميں

اول میں ہوں۔''

قُلِ اللهَ اَعُبُدُ مُخُلِصاً لَهُ دِينِي وَ فَاعُبُدُوا مَا شِئْتُمُ مِنُ دُونِهِ طَقُلُهُ اَكُنُهُ مُ اللهَ اللهُ اله

''آپ کہد ہے کہ میں تواللہ ہی کی عبادت اس طرح کرتا ہوں کہ اپنی عبادت کواسی کے لئے خاص رکھتا ہوں، سوخدا کو چھوڑ کرتمہارا دل جس چیز کو چاہ اس کی عبادت کرو، آپ (بی بھی) کہد دیجئے دل جس چیز کو چاہ اس کی عبادت کرو، آپ (بی بھی) کہد دیجئے کہ بورے زیاں کاروہی لوگ ہیں جواپی جانوں سے اور اپنے متعلقین سے قیامت کے روز خسارہ میں بڑے، یا در کھو کہ صریح خسارہ یہی ہے۔''

هُ وَ اللَّذِي يُرِيكُمُ اللَّهِ وَيُنَزِّلُ لَكُمُ مِنَ السَّمَآءِ رِزُقاً طَ هُ وَ اللَّهِ مَنَ اللَّهَ مُخلِصِينَ لَهُ وَمَا يَتَذَكَّرُ إِلَّا مَنُ يُنِيبُ وَفَادُعُوا اللَّهَ مُخلِصِينَ لَهُ الدِّينَ وَلَوْ كَرِهَ الْكَفِرُونَ وَ (المومن: ١٣-١٣)

"وہی ہے جوتم کو اپنی نشانیاں دکھلاتا ہے اور (وہی ہے جو) آسان سے تمہارے لئے رزق بھیجتا ہے اور صرف وہی شخص نصیحت قبول کرتا ہے جو (خداکی طرف) رجوع (کرنے کا ارادہ) کرتا ہے سوتم لوگ اللہ کو خالص اعتقاد کر کے پیارو، گوکا فروں کو نا گوار (ہی) کو اللہ کو خالص اعتقاد کر کے پیارو، گوکا فروں کو نا گوار (ہی)

يُون حَدِّ لَا اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ اللهِ ال

" وبى (ازلى وابدى) زنده رہنے والا ہے اس كے سواكوئى لائق عیادت نہیں سوتم (سب) خالص اعتقاد کر کے اس کو یکارا کروتمام خوبیاں اس اللہ کے لئے ہیں جو بروردگار ہے تمام جہان کا۔' وَمَا تَفَرَّقَ الَّذِينَ أُوتُوا الكِتْبَ إِلَّا مِنُ بَعُدِ مَاجَاءَ تُهُمُ الْبَيْنَةُ • وَمَا أُمِرُوۤ اللَّالِيَعُبُدُوا اللَّهَ مُخُلِصِينَ لَهُ الدِّينَ لا حُنَفَآءَ وَيُقِيمُوا الصَّلوةَ وَيُؤتُو الزَّكُوةَ وَذَلِكَ دِينُ الْقَيِّمَةِ • (البينة، ٥-٥) ''<sub>اور جولوگ اہل کتاب تھے (اور غیراہل کتاب تو بدرجہ اولی) وہ</sub> اں واضح دلیل کے آنے ہی کے بعد (دین میں) مختلف ہو گئے، حالانكهان لوگوں كو (كتب سابقه ميں) يہى حكم ہواتھا كه الله كى اس طرح عبادت كريں كہ عبادت اسى كے لئے خاص ركھيں (ادبان باطلہ شرکیہ سے) کیسو ہوکر اور نماز کی یابندی رکھیں اور زکوۃ دیا کریں اور یہی طریقہ ہےان درست مضامین (مذکورہ) کا (بتلایا ... بوا)\_''

إِنَّ الْمُنْفِقِيُنَ فِي الدَّرُكِ الْاسْفَلِ مِنَ النَّارِ وَلَنُ تَجدَلَهُمُ نَصِيراً و إِلَّا الَّذِينَ تَابُوا وَاصَلَحُوا وَاعْتَصَمُوا بِاللَّهِ وَاخْلَصُوا دِينَهُمُ لِلَّهِ فَاولَقِكَ مَعَ النَّمُ وَمِنِينَ عَوْسَوُفَ يُوتِ اللَّهُ الْمُؤمِنِينَ اجُراً النَّمُ وَمِنِينَ عَوْسَوُفَ يُؤتِ اللَّهُ الْمُؤمِنِينَ اجْراً عَظِيماً ه (النساء: ١٣٥-١٣١)

سیست "بلاشبه منافقین دوزخ کے سبسے بنچے کے طبقہ میں جائیں گے اور تو ہر گزان کا کوئی مددگار نہ پاوے گا، کین جولوگ تو بہ کر لیں اوراصلاح کرلیں اور اللہ تعالیٰ پروتوق رکھیں اور اپنے دین کوخالص اللہ ہی کے لئے کیا کریں تو بیلوگ مومنین کے ساتھ ہوں گے اور مومنین کو اللہ تعالیٰ اج عظیم عطافر مائیں گے۔''

هُ وَ الَّذِى يُسَيِّرُكُمُ فِى الْبَرِّ وَالْبَحُرِطَ حَتَّى إِذَا كُنْتُمُ فِى الْبَرِّ وَالْبَحُرِطَ حَتَّى إِذَا كُنْتُمُ فِى الْفُلُكِ وَجَرَيُنَ بِهِمْ بِرِيْحِ طَيِّبَةٍ وَّفَرِحُوا بِهَا جَاءَ تُهَا رِيُحٌ عَاصِفٌ وَّجَآءَ هُمُ الْمَوْجُ مِنُ كُلِّ جَآءَ تُهَا رِيْحٌ عَاصِفٌ وَجَآءَ هُمُ الْمَوْجُ مِنُ كُلِّ مَنَ كُلِّ مَنَ اللَّهُ مُحُلِصِينَ مَكَانَ وَظَنَّوُا اللَّهُ مُحُلِصِينَ مَكَانَ وَظَنَّوُا أَنَّهُمُ أُحِيطً بِهِمُ دَعَوُا اللَّهَ مُحُلِصِينَ لَلهُ اللَّهُ مُحُلِصِينَ لَهُ اللَّيْنَ وَلَيْكُونَنَّ مِنَ اللَّهُ اللَّهُ مُحُلِصِينَ لَلهُ اللَّيْنَ وَلَيْنَ مِنَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّيْكُونَنَّ مِنَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَ

"وه (الله) ایسا ہے کہ تم کو خطکی اور دریا میں لئے لئے پھرتا ہے یہاں تک کہ (بعض اوقات) جب تم کشی میں سوار ہوتے ہواوروہ (کشتیاں) لوگوں کوموافق ہوا کے ذریعہ سے لے کرچلتی ہیں اوروہ لوگ ان (کی رفتار) سے خوش ہوتے ہیں (اس حالت میں دفعة) ان پر ایک جھونکا (مخالف) ہوا کا آتا ہے اور ہر طرف سے ان پر موجیں (اٹھی چلی) آتی ہیں، اوروہ سمجھتے ہیں کہ (برے) آگھرے موجیں (اٹھی چلی) آتی ہیں، اوروہ سمجھتے ہیں کہ (برے) آگھرے (اس وقت) سب خالص اعتقاد کر کے اللہ ہی کو پکارنے لگتے ہیں فرور حق شناس (موحد) بن جاویں (مصیبت) سے بچالیں تو ہم ضرور حق شناس (موحد) بن جاویں۔"

معرور ک سنا کار موحلا) جادیات احادیث میں بکثرت تنبیه کی گئی ہے کہ چھوٹا یا بڑا جیسا بھی کام ہواللہ تعالیٰ سےخصوصی مدد کے طالب کو جیا ہے کہ وہ اپنی دعاؤں کو اللہ تعالیٰ کی ذات سے تنہا بلا شرکت غیرے مربوط کردے۔ (۱) عن ابى هريرة رضى الله عنه قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: "إذا صليتم على الميت فاخلصوا له الدعاء"

"خورت ابو ہر روه رضی اللہ عنہ سے روایت ہے فرماتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ سلی اللہ علیہ وسلم کو کہتے ہوئے ساہے کہ اگرتم بھی میت کے جناز ہے کی نماز پڑھوتو اس کے لئے یک وہوکر دعا کرو۔"

(۲) عن عطاء بن السائب عن ابیه قال: صلی بنا عمار بن یاسر صلاةً فاو جز فیها ، فقال له بعض القوم، لقد حففت أو أو جزت الصلاة ، فقال: أما علی ذلك فقد دعوت فیها بدعوات سمعتهن من رسول الله صلی الله علیه و سلم فلما قام تبعه رحل من القوم ، ھو أبی غیر أنه کنی عن نفسه ، وسأله عن الدعاء ثم جاء فاخبر به القوم:

"حفرت عطابن سائب آپ والد سے روایت کرتے ہیں انھوں نے کہا کہ مجار بن یاسر نے نماز پڑھائی اور بہت مخضر سور تیں پڑھیں تو لوگوں نے کہا کہ تم نے ہلکی کر دی یا نماز کو خضر کر دیا، تو انہوں نے کہا کہ میں نے اس میں چند دعا ئیں ایسی کیں جو میں نے رسول اللّٰه صلی اللّٰہ علیہ وسلم سے شی تھیں، اور جب وہ اٹھ کر جانے لگے تو لوگوں میں سے ایک شخص ان کے پیچھے ہولیا (وہ میرے والد تھ، لوگوں میں سے ایک شخص ان کے پیچھے ہولیا (وہ میرے والد تھ، گر چانہوں نے اپنے نام کی صراحت نہیں کی بلکہ کنایہ سے کام کر چانہوں نے اپنے نام کی صراحت نہیں کی بلکہ کنایہ سے کام لیا) اور اُن سے اس دُعا کے بارے میں پوچھا اور واپس آکر لوگوں لیا) اور اُن سے اس دُعا کے بارے میں پوچھا اور واپس آکر لوگوں

### کو مطلع کیا۔وہ دعایہ ہے:

"اللهم بعلمك الغيب وقدرتك على النحلق احينى ما علمت الحياة خيرا لى وتوفنى اذا علمت السوفاة خيرا لى، وأسألك خشيتك فى الغيب والشهادة، وأسألك كلمة الحق فى الرضاء والغضب، وأسألك القصد فى الفقر والغنى، وأسالك نعيما لا ينفد، وأسألك قرة عين لا تنقطع وأسالك الرضا بعد القضاء واسالك برد العيش بعد الموت ، وأسالك لذة النظر إلى وجهك، والشوق إلى لقائك فى غير ضرّاء مضرة ولا فتنة مضلة، الله مرينا برينة الايمان، وحعلنا هداةً مهتدين."

"اے اللہ تیرے علم غیب کے صدقہ میں اور مخلوق پر جو تیری قدرت ہے اس پر ایمان رکھتے ہوئے تجھ سے دعا کرتا ہوں کہ اے میرے اللہ مجھے اس وقت تک زندہ رکھ جب تک کہ زندہ رہنا بہتر ہو، اور اس وقت مجھے اٹھالے جب تیرے علم میں یہ ہو کہ میراا ٹھایا جانا بہتر ہے اے اللہ اپنی خشیت اور اپنا خوف میرے دل پر حاضر و عائب ہر حال میں غالب رکھ اور اے اللہ خوشی اور ناخوشی دونوں عائب ہر حال میں عالب رکھ اور اے اللہ خوشی اور ناخوشی ہویا حال میں کام کہ حق کہنے کی توفیق دے ، اور اے اللہ مفلسی ہویا خوشی کی دونوں میں متوسط درجہ عطافر ما اور اے اللہ اپنی وہ نعت عطافر ما جو جمھی ضائع نہ ہوئی فرما جو ختم نہ ہوا ور ایسی آئکھی ٹھنڈک نصیب ہو جو بھی ضائع نہ ہوئی فرما جو ختم نہ ہوا ور ایسی آئکھی ٹھنڈک نصیب ہو جو بھی ضائع نہ ہوئی فرما جو ختم نہ ہوا ور ایسی آئکھی ٹھنڈک نصیب ہو جو بھی ضائع نہ ہوئی

میں تیری رضا جا ہتا ہوں جو تیرے فیصلہ کے بعد ہو، اور زندگی کی مھنڈک مانگتا ہوں موت کے بعد، اور تیرے چہرہ مبارک کود کھنے میں جولذت ہے اس کو بھی مانگتا ہوں اور میرے اندراس بات کا شوق عطا فرما کہ میں تیرے سامنے حاضر ہوں بغیراس کے کہ کوئی تكليف ده بات كارنج مو، اور كمراه كرنے والا فتنه مواے الله ايمان سے میرے دل کوزینت بخش ، اور اے اللہ مجھ کوراستہ دکھانے والا اوروہ خص بے راستہ یالیاہان میں داخل کرلے' (٣) عن ابن عباس رضى الله عنهما:" ان رجلين اختصما الى النبي صلى الله عليه وسلم فسأل النبي صلى الله عليه وسلم المدعى البينة فلم يكن له بينة ، فاستحلف المطلوب فحلف بالله الذي لا اله الا هو، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم إنك قد فعلت، ولكن غفرلك باخلاصك قول لا اله الا الله \_" (مسند احمد: ٢٢٨٠) " حضرت ابن عباس رضى الله عنهما سے روایت ہے کہ دوآدمی جھ رتے ہوئے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں فیصلہ کرانے کے لئے حاضر ہوئے ،آپ نے دعویٰ کرنے والے سے اس کا نبوت طلب فرمایا اس کے پاس نبوت نہیں تھا، تب آپ علی ہے نے مرع عليہ سے شم کھانے کو کہاتو اس نے قتم کھالی ،اس پررسول اللہ صلی الله علیہ وسلم نے فرمایا کہتم نے بیکرلیالیکن تم کو بخش دیا گیا كيونكملا البالا الله كهني مين تيراء اندراخلاص پاياجا تا ہے۔

(٤) عن ابي امامة الباهلي رضي الله عنه قال: جاء رجل إلى النبي صلى الله عليه و سلم فقال: أرأيت رجلا غزا يلتمس الاجر والذكر ماله ؟ فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم "لا شئي له"فاعاد تلاث مرّاتٍ ، يقول له رسول الله صلى الله عليه وسلم "لا شئى له"ثم قال:إن الله لا يقبل من العمل إلا ماكان له خالصا وابتغى به وجهه\_" "حضرت ابوامامه البابلي رضى الله عنه سے روایت ہے فرماتے ہیں كذابك شخص نبي كريم صلى الله عليه وسلم كي خدمت ميس حاضر هوا، اور عرض کیا کہ آپ کیا تھم دیتے ہیں اس تخص کے بارے میں جس نے جنگ میں شرکت کی اور اجراور نیک نامی کا طالب ہوا، رسول اللہ نے فرمایا اس کو پچھنہیں ملے گا کیونکہ اس کے اندراخلاص نہیں تھا شہرت طلی کی خواہش تھی اور اس بات کو تین مرتبہ دہرایا ، رسول الله سلی الله عليه وسلم نے فرمايا كه اس كو يجھ ہيں ملے گا، پھر فرمايا: الله تعالى اسى عمل کو قبول فرماتا ہے جو خاص اسی ذات یاک کے لئے ہواوراس میں کوئی دوسرا مقصد نہ ہو (عوام سے نذرانہ، ان کی ستائش کی خواہش،اوراین منقبت کرانے کی تمنا)"

# إبتنال

ابہّال دعا کی کیفیت کا نام ہے،جس کوار دو میں آپ گڑ گڑانے ہے تعبیر كرسكتے ہیں،لرز نااورگڑ گڑانا، سجدہ ریز ہونااور دعا ئیں كرنااور ہرمہم میں اللہ تبارك و تعالیٰ کی عطاء و بخشش کا سہارا طلب کرنا اسوہ نبی میں داخل ہے، بلکہ اسوہ نبی کی روح ہ، اس لفظ کے ساتھ دوسرے الفاظ بھی استعال ہوئے ہیں جیسے''اخبات'' اور "تضرع"-انسائكلوبيديان يهلاان الفاظ يرلغوى بحث كى م كه يدلفظ اصل مين كيا تھااور کہاں سے بیمعنی بیدا ہوئے اور ان کا سیجے مفہوم کیا ہے، جہاں تک سیحے مفہوم کا تعلق ہے وہ ہمیں بھی مطلوب اور ہمارے قارئین کو بھی اس سے فائدہ متوقع ہے، ابرہی لغوی بحث تو ''تضرع'' ضرع سے نکلا ہے اور ضرع کے معنی تھن کے ہیں، بكرى، گائے، اونٹنی جس كا بھى ہو، ان جانوروں كے شيرخوار جب مال كے تقن سے اپنامنھلگاتے ہیں تو سر، زمین پرر کھ کریا سرکوگرا کرتھن سے لگ جاتے ہیں، تضرع اس كيفيت كانام إوربنده ايخ آپكوالله كآ كے تقير، بدست و بااورسرا با محتاج مجھتاہ، لہذااس کی لفظی تحقیقات جوانسائیکلوپیڈیا کی کتابوں کے لئے موزوں ہے، حفورا كرم صلى الله عليه وسلم ي تعلق ركھنے والوں اور آپ كے اسوہ كو بچھنے كى كوشش کرنے والوں کے لئے چندال ضرورت نہیں، ہم کومضامین سیرت کے سلسلہ میں ان کالیک وہ مفہوم جوعام اور سب کے نزدیک قابلِ شلیم ہے بیان کرنا ہے۔ حفرت عبدالله بن عیاس رضی الله نتعالی عنهما سے روایت ہے کہ نجران کے

نفرانی رسول کریم ملی الله علیہ وسلم کے حضور حاضر ہوئے ، یہ چودہ نفر تھے، جو وہاں کے اشراف تارہ وتے تھے، اور انہیں میں ان کا سردار تھا جوان کا ترجمان اور و فد کا سربراہ تھا اور دوسرا اس کا نائب جس کوعا قب کہا جاتا ہے حاضر تھا اور وہ بھی صائب رائے سمجھا جاتا تھا، ان دونوں سے حضور صلی الله علیہ وسلم نے فر مایا کہ اسلام لے آئے، ان دونوں نے کہا لہ ہم اسلام لے آئے آپ نے فر مایا کیا تم اسلام لے آئے؟ انھوں نے کہا ہاں ہم آپ سے پہلے اسلام لاچکے ہیں۔ آپ نے فر مایا تو دونوں جھوٹے ہو تہ ہم ارسان ہیں ہیں جوتم کو اسلام سے روک رہی ہیں، ایک توصلیب کی عبادت، دوسر نے ہم اراسور کھانا، اور تیسر سے یہ کہا راعقیدہ ہے کہ الله کا کوئی بیٹا ہے عبادت، دوسر نے ہم اراسور کھانا، اور تیسر سے یہ کہ ہم اراعقیدہ ہے کہ الله کا کوئی بیٹا ہے ، اور الله نے قرآن میں کہا ہے:

إِنَّ مَشَلَ عِيسْمَ عِنْدَ اللَّهِ كَمَثَلِ ادَمَ طَ خَلَقَهُ مِنُ اللَّهِ مَثَلِ ادَمَ طَ خَلَقَهُ مِنُ اللَّهِ تَرَابِ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُنُ فَيَكُونَ (آلَ مَرانِ ٥٩) تُرَابِ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُنُ فَيَكُونَ (آلَ مَرانِ ٥٩) " في خُلِيهِ (حضرت ) عيلى كى الله تعالى كے " في حالت عجيبه (حضرت ) عيلى كى الله تعالى كے الله تعالى كے الله على الله ع

نزدیک مشابہ حالت عجیبہ (حضرت) آدمؓ کے ہے کہ ان کے (قالب) کوئی سے بتایا عجران کو کھم دیا کہ (جاندار) ہولی وہ

(جاندار) بوگتے

جب بيآيت ان كرسامة براهى كئ تو كهنے لگے كہ ميں پيتہيں كرم كيا كهدر ہے ہو پھرية بيت نازل ہوئى:

فَمَنُ حَآجُكَ فِيهِ مِنْ بِعُدِ مَاجَآءَ كَ مِنَ الْعِلْمِ

"پس جو فض آپ ہے ایک یاب میں (اب بھی) جت کرے آپ کے پال علم (قلق) آئے بیجے۔"

فرماتے ہیں کہ جو شخص حضرت عیسائا کے بارے میں تم سے جحت کرے بب کر قرآن میں آیت نازل ہو چکی ہے،اس سے کہو:

فَقُلُ تَعَالُوا نَدُعُ ابَنَاءَ نَا وَابُنَاءَ كُمْ وَ نِسَاءَ نَا وَ ابْنَاءَ كُمْ وَ نِسَاءَ نَا وَ نِسَاءً نَا وَ ابْنَا اللهِ عَلَى الْكَاذِبِينَ ، (آل مران:۱۱)

لَّعُنَتَ اللهِ عَلَى الْكَاذِبِينَ ، (آل مران:۱۱)

"توآب فرماد بيخ كه آجاوً مم (اورتم) بلاليس اپنج بيول كواور تمهارى عورتول كواور تهمارى عورتول كواور في مرمم (سبمل كر)

عورخود اپنج تنول كواور تمهارے تنول كو يجرمم (سبمل كر)

خوب دل سے دعاكري اس طور پر كه الله كى لعنت بھيجيس ان پر جو (اس بحث ميں) ناحق پر مول '

لفظ "نبتھل" کااستعال قرآن میں دکھلاناتھا کہاں کے عنی پوری توجہاور کیسوئی کے ساتھ اللہ کی حقانیت کا اعتراف کرتے ہوئے اور اس کے عدل پرایمان رکھتے ہوئے اس کے آگے ہاتھ بھیلانا اور گڑ گڑانا ہے۔

الله اکبر کہہ کر کنکر بھینکتے اور دوسرے جمرات پر بہنچ کر دیر تک قیام فرماتے اور گر گرا کر دیا کہ کہ کہ کا کہ ا دعا کرتے اور اس کو 'تضرع'' کے لفظ سے بیان کیا گیا ہے۔

عید کے موقع پر آنخضرت کی اللّه علیہ وسلم انتہائی خاکساری، بے نسی، اور تواضع کے ساتھ نکلتے اور راستے بھر دعا فر ماتے ، (وہ دعا جوتضرع کہلاتی ہے یعنی انتہائی الحاح کے ساتھ ۔ الی آخر الحدیث)

سے حضرت عائشہ رضی اللہ تعالی عنہا سے مروی ہے کہ حضورا کرم صلی اللہ علیہ وسلم انتہائی تضرع کے ساتھ نمازوں میں دعا کرتے تھے۔

"اللهم انى اعوذبك من عذاب القبر و اعوذبك من فتنة من فتنة المسيح الدجال واعوذبك من فتنة المحياء وفتنة الممات"

''اے اللہ میں تیری پناہ مانگتا ہوں عذاب قبر سے اور پناہ مانگتا ہوں عذاب قبر سے اور پناہ مانگتا ہوں اللہ میں تیری پناہ مانگتا ہوں'' فتنے ہیں ان سے تیری پناہ مانگتا ہوں''

۳۔بدر کے موقع پرآپ کی جس دعا کا اوپر ذکر کیا گیاوہ حضرت عمر کی ایک روایت میں اس طرح درج ہے۔

حضرت ہمرض اللہ عنہ نے فرمایا کہ جب بدرکا دن آیا ہے تو رسول اللہ سالہ اللہ علیہ وسلم نے اپنے ساتھیوں کو دیکھا ان کی تعداد تین سویا اس سے زیادہ تھی اور مشرکین کی طرف دیکھا تو وہ ایک ہزار سے زیادہ تھے، رسول اللہ سلم اللہ علیہ وسلم قبلہ رخ ہو گئے اور اپنا ہاتھا تھا یا، اس وقت آپ کے جسم مبارک پر چا در اور تہرتھی ، پھر کہا اے میرے اللہ اب وقت آگیا ہے جو تو نے وعدہ کیا تھا اس کو پورا کر دے، اے اللہ جو تو نے وعدہ کیا تھا اس کو پورا کر دے، اے اللہ جو تو نے وعدہ فرمایا ہے اس کو پورا کر، اے اللہ دین اسلام کا یہ چھوٹا ساگر وہ ہلاک ہو گیا تو نے وعدہ فرمایا ہے۔ اس کو پورا کر، اے اللہ دین اسلام کا یہ چھوٹا ساگر وہ ہلاک ہو گیا تو

روئے زمین پر تیری عبادت نہیں ہوگی۔ (پہلے جو حدیث نقل کی گئی تھی اس میں «العصابة» کی جگہ "الفئة "تھا) آنخضرت کی الشعلیہ وسلم اپنے رب سے اسی طرح فریاد کرتے رہے اور کے گڑاتے رہے اور دعا کی وہ کیفیت آپ پرطاری ہوئی کہ آپ کے شانہ مبارک سے جا در گرگئ ، پھر حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ آئے اور انھول نے آپ کی جا در اٹھا کر دوبارہ اڑھا دیا اور پیچھے کی جا نب چیک گئے اور کہا اے اللہ کے نبی اللہ سے آپ کی فریاد کا فی ہو چکی وہ یقیناً اپنے وعدے کو پورا کر کے گا۔ یہ آپ سے موقع کی یا دولاتی ہے:

إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمُ فَاسْتَجَابَ لَكُمُ أَنِّى مُمِدُّكُمُ وَالْمَدَّكُمُ وَالْمُدَّكُمُ وَالْمُلَاّكِمُ وَالْمُلَالِةِ مُرُدِفِينَ (الانفال:٩)

"(اس وفت کو یاد کرو) جب کہتم اپنے رب سے فریاد کر رہے تھے پھراس نے (یعنی اللہ تعالیٰ نے) تمہاری سن لی، کہ میں تم کوایک ہزار فرشتوں سے مدددوں گاجوسلسلہ وار چلے آویں گے۔"

ابہال کی بیر کیفیت تمام احادیث کی کتابوں میں نیز ''زادالمعاد'' میں تفصیل سے ذکر کی گئی ہے۔

۵۔رسول اللہ علیہ وسلم پر جب وی آتی تو آپ کے رخ انور کے نزدیک سے شہد کی مجیسی آواز سنی جاتی ،حفرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ ایک روز جس وقت آپ پر وی آر ہی تھی تو ہم وہاں کچھ دیر کے لئے کھڑے ہوگئے ، جب آپ کے چہرہ مبارک سے وہ اثرات ختم ہوئے تو ہم لوگوں نے دیکھا کہ آپ قبلہ رخ ہوکر ہاتھ اٹھا کر انہائی تضرع کے ساتھ یہ دعا کر سکھ تھے۔

اللهم زدنا ولاتنقصنا، واكرمنا ولاتهنا، واعطنا ولاتحرمنا وآثر نا ولا توثر علينا وارضنا وارض عنا "التدايخ فضل كامجه براضافه فرما كى نه فرما، تمين عزت دے رسوانه كر، تمين عطافر مامحروم نه ركھ، تمين ترجيح دے تمارے اوپر كسى كوغالب نه كر، اے اللہ ابنى عطاء و بخشش ہے تمين راضى ركھ اور جم سے راضى ره "())

۲ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ سلی اللہ علیہ وسلم پر جب کوئی افتاد بڑتی یا کسی مشکل میں پڑجاتے تو آسان کی طرف سراٹھا کر فرماتے، سبحان اللہ العظیم، اور جب دعامیں کاوش جگری سے منہمک ہوتے تو فرماتے یا حی یا قیوم۔

كرحفرت ابن عباس رضى الله عنهما سے روایت ہے کہ جب آپ کی تخت کام میں بے چارگی اور مایوی کے حالات و یکھتے تو فرماتے:
لاَ إِلَٰهُ إِلَّا اللَّهُ اللَّهُ رَبِّ اللَّهُ رَبِّ اللَّهُ رَبِّ اللَّهُ رَبِّ اللَّهُ رَبِّ اللَّهُ وَبَّ الْعَرُشِ الْعَظِیم، لاَ إِلَٰهُ إِلاَّ اللَّهُ رَبُّ السَّمُوٰتِ وَرَبِّ الْعَرُشِ الْعَرْشِ الْعَرْشِ الْکَرِیُم



## إخبات

اِخبات کے معنی ہیں خضوع اور تذلل یعنی اپنے آپ کو بہت مختاج ، بے یار ومددگار سمجھنا اور اپنی پستی کااعتراف واظہار کرنے کے ساتھ ساتھ محبت اور عظیم کا معاملہ کرنا۔

امام ابن قیم کہتے ہیں کہ اخبات سکون دل کے مقامات میں اول درجہ پر ہے، جیسے، سکینہ، یفین، اللّٰہ پر بچرا بھروسہ، اور اخبات کی ابتداء اور اس کی شروعات اللّٰہ کے آگے جھکنے اور بار بار فریا دکرنے کے حکم میں ہے۔

لہذا ،اخبات جب اللہ کی طرف رجوع کرنے کا پہلا درجہ ہے تو اللہ کی طرف مائل ہونے والا اور اس کی عطاو بخشش پریقین طرف مائل ہونے والا اور اس کی عطاو بخشش پریقین کرنے والا ایناسہار ااخبات کو سمجھتا ہے۔

ابن قیم "مدار ج السالکین "میں لکھتے ہیں کواخبات کے تین در ہے ہیں:

ا پہلا درجہ بیہ کہ پاک دامانی خواہشات کوڈھک دی یعنی نفس کی کوئی خواہشا الی نہ ہو جواللہ جل شانہ کے عطا کر دہ مقام صدق وحیا ہے بیوست ہے۔

۲ اور دو ہرا درجہ بیہ ہے کہ قوت عزم غفلت کا مقابلہ کر ہے۔
سا اور آخری بیک مطلب صادق سکون دل کوا پی طرف مائل کر ہے۔

د معنی حمایت اور حفاظت کے ہیں، اور 'شہوت' کے معنی حمایت اور حفاظت کے ہیں، اور 'شہوت' کے معنی محایت اور حفاظت کے ہیں، اور 'شہوت' کے معنی رکھتا ہے کہ مطالبوں پر مائل کرنے والی چیز ،اور 'استغراق' کی چیز کا یہ عنی رکھتا ہے کہ وہ کیفیت چھاجائے اور غالب آجائے۔

"اخبات" كالفظ قرآن كريم مين ان آيات مين وارد مواج: إِنَّ الَّذِينَ امَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ وَانحُبَتُوْآ اللَّي رَبِّهِمُ أُولَئِكَ اَصُحْبُ النَجَنَّةِ جَهُمُ فِيهَا خَلِدُونَ. (هود: ۲۳)

''بیشک جولوگ ایمان لائے ا،اورانھوں نے اجھے اجھے کام کئے،اورول سے اپنے رب کی طرف جھکے،ایسے لوگ اہل جنت ہیں،اوراس میں ہمیشہ رہا کریں گئے'۔

وَلِكُلِّ أُمَّةٍ جَعَلْنَا مَنُسَكًا لِّيَذُكُرُوا اسْمَ اللهِ عَلَىٰ مَا رَزَقَهُمُ مِنُ، بَهِيُمَةِ الْاَنْعَامِ افَاللهُ كُمُ اللهُ وَّاحِدٌ فَلَهُ اللهُ وَاحِدٌ فَلَهُ اللهُ وَاحْدُ فَلَهُ اللهُ وَاللهُ وَاحْدُ فَلَهُ اللهُ وَاحْدُ فَلَهُ اللهُ وَاحْدُ اللهُ وَاحْدُ فَلَهُ اللهُ وَاحْدُ اللهُ وَاحْدُوا اللهُ وَاحْدُ فَلَهُ اللهُ وَاحْدُوا اللهُ وَاحْدُ فَلَهُ اللهُ وَاحْدُوا اللهُ وَاحْدُ فَلَهُ اللهُ وَاحْدُوا اللهُ اللهُ اللهُ وَاحْدُ اللهُ اللهُ

''اور (جتنے اہل شرائع گذرے ہیں ان میں سے ) ہم نے ہرامت کے لئے قربانی کرنا اس غرض سے مقرر کیا تھا کہ وہ ان (مخصوص) چو یا یوں پر اللہ کا نام لیس جو اس نے ان کوعطا فرمائے تھے سو (اس سے نکل آئی کہ ) تمہارا معبود (حقیقی ) ایک ہی خدا ہے تو تم ہمہ تن اسی کے ہوکر رہوآ پ (ایسے احکام الہیہ کے سامنے ) گردن جھکا دینے والوں کو (جنت وغیرہ کی ) خوشخبری سناد یکھی'۔

اورنور ہدایت سے اس امر کا) یقین کرلیں کہ بیآ پ کے رب کی طرف سے حق ہے ایمان پر زیادہ قائم ہو جاویں پھر اس کی طرف ان کے دل (اور بھی) جھک جاویں اور وَاقعی (ان) ایمان والوں کواللہ تعالی (ہی) راہ راست دکھلاتا ہے'۔ دل کا چھک جانا'''اخیات' کا ترجمہ ہوا۔

جن احادیث نبویه میں "اخبات" کا لفظ آیا ہے اور جورسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے معمولات اور عادات نثر یفہ میں داخل تھا اور جس کے ہم معنی الفاظ اسی مفہوم کی تائید کرتے ہیں، اس میں بیرحدیثیں اور دعا کیں رسول اللہ سلی اللہ علیہ وسلم کی سیرت یاک کا جزء ہیں۔

ہماری مدفر ما اور ہمارے خلاف کی کونہ اٹھا، ہمارے لئے تدبیر فرما اور ہمارے دوسرول کی تدبیر یں جو میرے خلاف ہوں اس کو کا میاب نہ ہونے دے اے اللہ مجھے ہدایت عطافر ما، اور راہ راست پر چلنا آسان کر، اے اللہ میری مدد فرما اس شخص کے مقابلہ میں جو میرے خلاف بغاوت کرے، اے میرے رب مجھ کو اپنا بہت ہی شکر گذار بندہ بنالے، اور بہت ذکر کرنے والا، اور تجھ سے بہت ہی ڈرنے والا، اور تیری طرف بنالے، اور تیری پوری بوری اطاعت کرنے والا، اور تیری طرف کر گڑا کر ہاتھ پھیلانے والا اے میرے رب میری تو بقول فرما اور میری لغزشوں کے داغ دھو دے، اور میری دعوت کو قبول فرما، اور میری طلب کو بینی بنادے، اور میری زبان کو کمل بات اور سے جسد و کینہ کو دوررکئی۔ میری طلب کو بینی بنادے، اور میری زبان کو کمل بات اور میری کرنے کا عادی بنادے اور میری نبان کو کمل بات اور میری کرنے کا عادی بنادے اور میری نبان کو کمل بات اور کئی۔ کرنے کا عادی بنادے اور میرے سینے سے حسد و کینہ کو دوررکئی۔

یہ کیفیات جواس دعائے ماتورہ میں مطلوب ہیں وہی ایمان کی روح اور تصوف کی جان ہے، کہ دل تمام بغض وحسد ہفرت وکرا ہیت سے پاک ہوجائے، نیز نہ کوئی تمنا باقی رہے، نہ کوئی خواہش رہے، سب خواہشیں اور سب تمنا کیں حق تعالی جل شانہ کی مرضیات کے تابع ہوجا کیں، اس کوقر آن اور حدیث کی اصطلاح میں داخبات' کہتے ہیں اور میلفظ تواضع اور ابتہال کا ہم معنی ہے۔

### روايات وآثاربسلسله "اخبات"

ا حضرت ابن عباس رضی الله عنهما سے روایت ہے کہ الله تعالیٰ کا ارشاد:
"وَ بَشِّرِ الْمُخْتِيْنُ " کے سلسلہ میں فرمایا منحبتون جن کے بارے میں آیا ہم متواضع لوگ ہیں، الاففش نے لکھا ہے کہ اس کے معنی ہیں ڈرنے والا۔
حضرت ابراہیم نخعی فرماتے ہیں "هم المصلون المخلصون"

آنخضرت بی الله علیه وسلم کی سیرت پاک کابیدرخ که جہاں آپ نے احکام الله علیه وسلم کی سیرت پاک کابیدرخ که جہاں آپ نے احکام الله علیه وسلم الله تعالیٰ کی طرف ہمہ تن یکسوہ وکر گریہ وزاری کے ساتھ اور الله تعالیٰ کی طرف ہمہ تن یکسوہ وکر گریہ وزاری کے ساتھ دعا کیا کرتے تھے۔

اس کے لئے آیات واحادیث میں جوصفات آئی ہیں ان کی لفظی تحقیق کہ کہاں سے نکلے اور کیونکر ان معانی میں بولے جانے لگے، حسب ذیل الفاظ میں ان کوتعبیر کیا گیا ہے۔

تواضع، خنثوع، خثیت، خوف، رہبه، سکینت قلب، الضرع والتضرع، طمانیت، قنوت، لیقین \_

اوران کے ضدا صطلاحات جوان کیفیات کوختم کردیتی ہیں۔ اعراض اصرارعلی الذنب، جزع ، تکبر ، خود پیندی ، ناراضگی (خدائی احکام سے ) بے بینی اور قنوط۔

آپ نے ملاحظہ فرمایا کہ'' قنوت''اللّٰدی طرف مائل ہونے کو کہتے ہیں اور ''قنوط''اللّٰدی عطاو بخشش سے ناامید ہونے کو کہاجا تا ہے۔ اعادنا الله و المسلمین منه

## إختساب

مضامین سیرت میں حضرت نبی کریم صلی الله علیه وسلم کی اندرونی کیفیات، باطنی شخص کا اندازه گذشته باب سے ہوگا، کہ جب کسی کام کاارادہ فرماتے یا کوئی افتاد پر تی ،کوئی بشری حاجت سامنے آتی اور حصول مطلب کے ذرائع مسدود ہوتے تو آپ دعاوابہال، تواضع واخبات سے کام لیتے ، اور بیآ یا کی زندگی کا شعارتھا، اور یون بھی بغیر کسی قتی اور عارضی طلب کے قلب کو ستفل طور پر اللہ تعالیٰ کی طرف متوجہ ر کھنے کا اسوہ اپنی جگہ پر ہے۔ یہ کیفیات غزوات وسرایا معاملات اور احکام، اوامراور نواہی سے کم نہیں تھیں،احادیث میں ایک مستقل باب کی شکل میں تو نہیں لیکن مخلف عناوین کے تحت متفرق مقامات پران کیفیات کا ذکر ہے،جن کا تعلق انسان کے باطن سے ہے،روح سے ہے،شعوراوراحاس سے ہے،شعوراوراحاس کی تربیت میں جوخصائل مرکزی حیثیت رکھتے ہیں وہ بھی مضامین سیرت کا حصہ ہیں، گذشتہ اوراق میں ابہال اور اخبات اور تضرع کے شمن میں جن آیات واحادیث و آثار کا بیان گذرا ہے اسی سلسلہ کی ایک کڑی اختساب بھی ہے، پیلفظ کئی معنی میں وارد ہوا ہے اس کی تىن قىمىن بىن:

ا۔ایک تو تکلیف دہ چیز پر صبر کرنا،خاص طور پرا گر کسی کے یہاں جوان بیٹے کی موت ہوگئی ہو۔

۲۔اللہ سے اجر کی طلب اور اس کی عطا و بخشن پر پور نے یقین کے ساتھ اور اخروی نعمتوں کے حصول پر یقین رکھتے ہوئے احکام اللی پڑمل کرنا جیسا کہ دوزہ کر مضان کے بار سے میں آیا ہے کہ جس شخص نے اللہ پرایمان رکھتے ہوئے اور اس کے toobaa-elibrary.blogspot.com

عطا کرده تواب پریفین رکھتے ہوئے روزے رکھے اللہ اس کے تمام سابقہ گنا ہوں کو بخش دے گا۔ من صام رمضان ایمانا و احتسابا غفر له ما تقدم من ذنبه۔
(رواه بخاری)

۳۔ ق تعالی جل شانہ کی عطا و بخشش کی امیداس وقت رکھنا اور اس کی مدد پریفین رکھنا، جب کہ حالات سازگار نہ ہوں، اور مصیبتوں کا پہرہ ہواور انسان اپنی بے بی محسوں کررہا ہواس وقت اللہ تعالی کی رضا اور اس کی مصلحت پرایمان رکھنا۔
قرآن کریم میں پر لفظ ان تین معنوں میں نازل ہوا ہے۔
ایک حسن طن یا طلق گمان کرنا، دوسر سے وہاں سے انعامات کا حصول جہاں ایک حسن طن یا طلق گمان کرنا، دوسر سے وہاں سے انعامات کا حصول جہاں نہیں کرتا اور نہ اس کو تو قع تھی کہ مصائب کے بادل یک بیک حجیث جائیں گاور دزق کے ذرائع مسدود تھے وہ ایک ایک کھل جائیں گے۔

الله تعالی کاارشادہ:

وَيَرُذُونَهُ مِنُ حَيُثُ لاَ يَحْتَسِبُ ه(الطلاق:٣) ''اوراس کوالیی جگہ سے رزق پہنچا تاہے جہاں اس کا گمان بھی نہیں ہوتا۔''

تیسرے معنی ہیں گفایت کرنا، کہ اللہ میری تمام ضروریات کی گفایت کرنے والا اور جہال سے ہم سوچ نہیں سکتے وہاں سے دینے والا ہے اور ایسے درواز بے محر کے کھلنے کی کوئی تو قع نہیں تھی، اسی معنی میں بیآ بیت نازل ہوئی۔ محر کے کھلنے کی کوئی تو قع نہیں تھی، اسی معنی میں بیآ بیت نازل ہوئی۔ یَا یُنْهَا النّبِی حَسُبُكَ اللّٰهُ وَمَنِ اتّبَعَكَ مِنَ الْمُؤْمِنِيْنَ ،

(الانفال: ۱۳) ''اے نبی آپ کے لئے اللہ تعالیٰ کا فی ہے اور جن مونین نے آپ کا اتباع کیا ہے وہ (کافی ہیں) یعنی اللہ تمہاری کفایت کرے toobaa-elibrary.blogspot.com اوران کی جوتمہارے تابع ہیں۔''

اورقرطبی کا کہناہے، 'کافیک اللّٰہ و کافی من اتبعک "اللّٰہ ہماری کفایت کرے گا اور ان کی کفایت فرمائے گا جو تمہارے تابع ہیں، معلوم ہوا کہ احتساب کے معنی کفایت کرنے کے ہیں، اور کفایت کا مفہوم آپ یوں سمجھ سکتے ہیں کہ کفایت کرنے والا دراصل آپ کی ضروریات کو اپنے ہاتھ میں لے لیتاہے، جہال آپ کی ضروریات کو اپنے ہاتھ میں لے لیتاہے، جہال آپ کی فروریات کو اپنے ہاتھ میں مدد کے دروازے آپ کے ناخن تدبیرنا کا مرجع ہیں وہال کفایت، سریرسی اور غیبی مدد کے دروازے کھول دیتا ہے، اور بیا عتمادویقین اگر انسان کی طبیعت ثانیہ بن جائے تو بیہ مُم کا مداوا ثابت ہوتا ہے اور اس کو 'احتساب' کہتے ہیں۔ اللّٰد تعالیٰ کا ارشاد ہے: فَزَادَهُمُ اِیْمَانًا وَ قَالُو ا حَسُبُنَا اللّٰهُ وَنِعُمَ الْوَ کِیُلُ ،

(آل عمران: ۱۷۳)

"سواس نے ان کے ایمان کو اور زیادہ کر دیا اور (انہوں نے)
کہد یا کہ ہم کوحق تعالیٰ کافی ہے اور وہی سب کام سپر دکرنے
کے لئے اچھا ہے۔"

تفسیر قرطبی میں اس کے معنی یہ بھی دیئے ہیں کہ اللہ ہماری کفالت فرمانے والا ہے اختساب کے ذریعہ سے ۔ حسبك كاضیح مفہوم اس جا ہلی شعر سے بھی ادا ہوتا ہے۔

فت مسلاً بیتنا أقسطاً و سمنا و حسبك من غنسی شبع وریٌ "آپ بھردیں گے میرے گھر کو گھی اور پنیرسے، اور خوشحالی کے لئے اتنا کافی ہے کہ پیٹ بھراہواہواور پیاس سے سیرابی حاصل ہو'' حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہمااس آیت کے بارے میں فرماتے ہیں کہ

حضرت ابراہیم خلیل اللہ علیہ السلام کوآگ میں ڈالا گیا تو انھوں نے یہی کہا تھا حسنبنا اللہ وَنِعُمَ الْوَکِیْلُ اور محمصلی اللہ علیہ وسلم نے پیلفظ اس وقت استعمال فرمایا جب اللّٰهُ وَنِعُمَ الْوَکِیْلُ اور محمصلی الله علیہ وسلم نے پیلفظ اس وقت استعمال فرمایا جب کے جاروں طرف کھیرا ڈالے ہوئے تھے۔

"بیالیے لوگ ہیں کہ لوگوں نے ان سے کہا کہ ان لوگوں نے تہارے لئے سامان جمع کیا ہے سوتم کوان سے اندیشہ کرنا چاہئے سواس نے ان کے ایمان کو اور زیادہ کردیا، اور (انھوں نے) کہدیا کہ ہم کوئ تعالیٰ کافی ہے اور وہی سب کام سپر دکرنے کے لئے احماے'۔

تفیرطبری میں ہے کہ لوگوں سے مرادکون ہیں اور ان کے ساتھی کون ہیں وہ سب اکٹھا ہوکر اسلام کے خلاف سازش کررہے تھے، یہ آیت کریمہ اسی موقع پر نازل ہوئی۔

#### الى طرح بيآيت:

ف إِنْ تَوَكَّلُتُ وَهُوَ رَبُّ الْعَرُشِ اللَّهُ لَآ اِللَّهُ اِللَّهُ اِللَّهُ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللِللْمُ اللللْمُ الللِّهُ اللَّهُ

اس کے معنی یہ ہیں کہ اے جھ کی اللہ علیہ وسلم بیلوگ اگر آپ سے پیٹے پھرلیں تو کہئے (اس دعا کی تکرار کیجئے) اللہ میراسہارااور کفالت کرنے والا ہے، جب زخموں پرکوئی مرہم رکھنے والا نہ ہو، جب اپنے پرائے روگر دانی کرنے گئیں، جب عین کسم پری کا عالم ہو، اس وقت اللہ کی نصرت چارہ ساز ہے، یہ کیفیت یقین بن جائے، اور روئیں روئیں اس کی شہادت دینے گئیں، اور اللہ تعالیٰ کی کفایت کا یقین قلب میں سکون وطمانیت عطا کرے، بہی معنی ہیں" حسب نا الله "کے، اس کے اندرا کی مرد مومن کے لئے بڑی طاقت ہے، وہ بوریائے فقر پر بیٹھنے والا شاہان وقت کی طرف مومن کے لئے بڑی طاقت ہے، وہ بوریائے فقر پر بیٹھنے والا شاہان وقت کی طرف نگاہ اٹھا کرنہیں دیکھنا اختساب کا بہی مفہوم ہے جس کی تائیدان آیات واحادیث اور تا شامون واحادیث اور تا شامون کے ایک موبی ہے۔

الله تعالی کے ناصر وحامی ہونے کے مفہوم میں:

ا- وَإِنْ يُسْرِيُدُوا اَنْ يَسْخَدَعُوكَ فَاِنَّ حَسُبُكَ اللَّهُ هُوَ الَّذِي اَيْدَكَ بِنَصْرِهِ وَبِالْمُؤمِنِينَ " (الانفال: ١٣) هُو اللَّذِي اَيَّدَكَ بِنَصْرِهِ وَبِالْمُؤمِنِينَ " (الانفال: ١٣) " (اوراگروه لوگ آپ کورهوکا دینا چاہیں تو الله تعالی آپ کے لئے کافی ہے، وہ وہی ہے جس نے آپ کواپی (غیبی) امداد ملائکہ سے اور (ظاہری امداد) مسلمانوں سے قوت دی۔ "

٢- يَا يُهَا النّبِيُّ حَسُبُكَ اللّهُ وَمَنِ اتَّبَعَكَ مِنَ اللّهُ وَمَنِ اتَّبَعَكَ مِنَ اللّهُ وَمَنِ اتَّبَعَكَ مِنَ اللّهُ وَمِنِينَ .
 المُؤمِنِينَ .

"اے نبی! آپ کے لئے اللہ تعالیٰ کافی ہے اور جن مونین نے آپ کا اتباع کیا ہے (وہ کافی ہیں)۔"

 اللهِ رَاغِبُونَ ، (التوبه:۵۹)

''اور (ان کے لئے بہتر ہوتا) اگر وہ لوگ اس پرراضی رہتے ، جو پھھان کواللہ نے اور اس کے رسول نے دیا تھا اور (یوں) کہتے کہ ہم کواللہ کافی ہے اور آئندہ اللہ تعالی اپنے فضل سے ہم کو (اور) دی گے ہم راول سے ) اللہ ہی کی طرف دے گا، اور اس کے رسول دیں گے ہم (اول سے ) اللہ ہی کی طرف راغب ہیں'۔

٣٠- وَلَئِنُ سَالُتَهُمُ مَّنُ خَلَقَ السَّمُوْتِ وَالْاَرُضَ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ لَقُلُ الْفَهُ الْمَا تَدُعُونَ مِنُ دُونِ اللَّهِ إِنْ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ لَقُلُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُ الْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللَّهُ الللْمُ اللْمُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ الللْمُ اللْمُ اللْمُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللْمُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

"اوراگر(آپ)ان سے پوچیس که آسان اور زمین کوکس نے پیدا کیا تو یہی کہیں گے کہ اللہ نے آپ (ان سے) کہنے کہ بھلا پھر بی و بتلاؤ کہ خدا کے سواتم جن معبودوں کو پوچتے ہوا گراللہ تعالیٰ مجھ کو کوئی تکلیف پہنچانا چاہے کیا بیمعبوداس کی دی ہوئی تکلیف دور کر سکتے ہیں، یا اللہ تعالیٰ مجھ پراپنی عنایت کرنا چاہے کیا بیمعبوداس کی عنایت کوروک سکتے ہیں، آپ کہد جیئے کہ (اس سے نابت ہوگیا) عنایت کوروک سکتے ہیں، آپ کہد جیئے کہ (اس سے نابت ہوگیا) میرے لئے خدا کافی ہے، توکل کرنے والے اسی پرتوکل کرتے ہیں"

اختساب کامفہوم دوسری آیتوں میں قرطبیؓ نے اس طرح کی آیات کو بڑی وسعت کے ساتھ نقل کیا ہے، ابن قیمؓ نے بھی زادالمعاد میں متعدد مقامات پران آیات کونٹل کیا ہے جن میں اختساب کے معنی دوسرے الفاظ میں مذکور ہیں، مثلاً: مصائب برصبر کرنے کے معنی میں

الله وَإِنَّا الله وَإِنَّا الله وَإِنَّا الله وَإِنَّا الله وَإِنَّا الله وَإِنَّا الله وَالله وَإِنَّا الله وَالله وَال

"ان برجب کوئی مصیبت براتی ہے تو کہتے ہیں کہ ہم تو (مع مال واولا دھیقۃ) اللہ تعالیٰ ہی کے ملک میں ہیں اور ہم سب (دنیاسے) اللہ تعالیٰ کے پاس جانے والے ہیں ان لوگوں پر (جداجدا) خاص خاص رحمتیں بھی ان کے پروردگار کی طرف سے ہوں گی اور سب بر (بالاشتراک) عام رحمت بھی ہوگی اور یہی لوگ ہیں جن کی رحمق عال تک) رسائی ہوگئ"۔

س- وَالَّذِينَ صَبَرُوا ابْتِغَآءَ وَجُهِ رَبِّهِمُ وَاَقَامُوا الْسَلَوْةَ وَاللَّهِمُ وَاَقَامُوا السَّلَوْةَ وَانْفَقُوا مِمَّارَزَقُنْهُمُ سِرًّا وَعَلَانِيَةً وَيَدُرَوُنَ السَّلِيَةَ وَيَدُرَوُنَ بِالْحَسَنَةِ السَّيِّئَةَ أُولَةِكَ لَهُمُ عُقُبَى الدَّارِ هَجَنْتُ بِالْحَسَنَةِ السَّيِّئَةَ أُولَةِكَ لَهُمُ عُقُبَى الدَّارِ هَجَنْتُ

عَدُن يَّدُخُلُونَهَا وَمَنُ صَلَحَ مِنُ آبَائِهِمُ وَازُوَاجِهِمُ وَذُرِّيتُهِمُ وَازُوَاجِهِمُ وَذُرِّيتُهِمُ مِنُ كُلِّ بَابٍ، وَذُرِّيتُهِمُ مِنُ كُلِّ بَابٍ، سَلَمٌ عَلَيُهِمُ مِنُ كُلِّ بَابٍ، سَلَمٌ عَلَيُهُمُ الدَّارِ، سَلَمٌ عَلَيُكُمُ بِمَا صَبَرُتُمُ فَنِعُمَ عُقْبَى الدَّارِ، (الرعد:٢٢-٢٢)

"اور بیلوگ ایسے ہیں کہ اپنے رب کی رضامندی کے جویا رہ کمضوط رہتے ہیں اور نماز کی پابندی رکھتے ہیں، اور جو پچھ ہم نے ان کوروزی دی ہے، اس میں سے چپکے بھی اور ظاہر کر کے بھی خرچ کرتے ہیں، اور برسلوکی کوشن سلوک سے ٹال دیتے ہیں، اس جہاں میں نیک انجام انہی لوگوں کے واسطے ہے (یعنی) ہمیشہ رہنے کی جنتیں جن میں وہ لوگ بھی داخل ہوں گے اور ان کے مال باپ اور بیبیوں اور اولا دمیں جو (جنت کے) لائق ہوں گے (وہ بھی داخل ہوں گے اور ان کے باس ہر (سمت کے) دروازے سے آتے ہوں گے (اور بیہ کہتے ہوں گے کہ) تم صحیح مسلامت رہوگے، بدولت اس کے کہتم (دین حق پر) مضبوط رہے سے آتے ہوں گے کہ ایم رادین حق پر) مضبوط رہے سے آتے ہوں گے کہ ایم رادین حق پر) مضبوط رہے سے اس میں تمہار اانجام بہت اچھا ہے۔"

### طاعت کے معنی میں:

٧٠- وَمِنَ النَّاسَ مَنُ يَّشُرِى نَفُسَهُ ابُتِغَآءَ مَرُضَاتِ اللَّهِ وَاللَّهُ رَءُ وُفُ، بِالْعِبَادِ ، (البقرة: ٢٠٧) "اوربعض آدمی ایسا بھی ہے کہ اللہ تعالیٰ کی رضا جوئی میں اپنی جان تک صرف کرڈ التا ہے اور اللہ تعالیٰ (ایسے) بندوں (کے حال) پر نہایت مہربان ہیں '۔

2- إِنَّ الَّذِينَ امَنُوا وَالَّذِينَ هَاجَرُوا وَ جَاهَدُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَاللَّهُ غَفُورٌ سَبِيلِ اللَّهِ وَاللَّهُ غَفُورٌ سَبِيلِ اللَّهِ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَحْمَتَ اللَّهِ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَحْمَتَ اللَّهِ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَحْمَتَ اللَّهِ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَحْمَتَ اللهِ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَحْمَتَ اللهِ وَالله غَفُورٌ رَحْمَتَ اللهِ وَالله غَفُورٌ رَحْمَتَ اللهِ وَالله عَلَيْ اللهِ وَالله وَيُولِوله وَالله وَلّه وَالله وَالله وَاللّه وَالله و

"حقیقتاً جولوگ ایمان لائے ہوں اور جن لوگوں نے راہ خدامیں ترک وطن کیا ہو، اور جہاد کیا ہوا یسے لوگ تو رحمت خداوندی کے امید وار ہوا کرتے ہیں، اور اللہ تعالی (اس غلطی کو معاف کردیں گے (اور تم پر) رحمت کریں گے۔"

ده احادیث جن میں احتساب کالفظ طاعت کے معانی میں وار دہواہے:

ا- عن ابنى كعب رضى الله عنه ، عن النبى صلى الله عليه وسلم قال: "أن الله عزو جل فرض صيام رمضان و سننت قيامه، فمن صامه و قامه احتسابا خرج من الذنوب كيوم ولدته امه" (مسلم: ١٠٠٢)

''حضرت ابی بن کعب رضی اللّذعنه سے روایت ہے کہ رسول اللّه صلی اللّہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اللّہ تعالیٰ نے رمضان کے روز ہے فرض کئے اور میں نے قیام رمضان کی سنت قائم کی ،لہذا جورمضان کے روز ہے رکھے گا اور قیام کیل کر ہے گا اللّہ تعالیٰ کے ثواب کی نیت سے تو وہ گنا ہوں سے ایسا پاک ہوکر نکلے گا جیسے اس دن پاک نیت سے تو وہ گنا ہوں سے ایسا پاک ہوکر نکلے گا جیسے اس دن پاک تھا جب کہ اس کی پیدائش ہوئی تھی'۔

۲- عن ابى مسعود البدرى ، رضى الله عنه عن
 النبى صلى الله عليه وسلم قال: إن المسلم اذا

أنفق على أهله نفقةً وهو يحتسبها كانت له صدقة (ملم١٠٠٢)

"حضرت الومسعود البدرى رسول الله عيد روايت كرتے بيں كه آپ نے فر مايا كه ايك مسلمان جب اپنے اہل وعيال برخرج كرتا ہوادراس كواميد ہوتى ہے كہ الله اس كا بدله دے گا تو اس كا بيخرچ بحى صدقه بن جا تا ہے ( بعنی اس كو و بی تو اب ملے گا جوصد قه دين والے كوملتا ہے)"

"- عن ابى هريرة رضى الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: من اتبع جنازة مسلم اليمانا واحتسابا وكان معه حتى يصلى عليها و يفرغ من دفنها فإنه يرجع من الاجر بقيراطين ، كل قيراط مثل أحد ومن صلى عليها ثم رجع قبل أن تدفن فإنه يرجع بقيراطٍ.

"حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہا گرکوئی شخص ایک مسلمان کے جنازہ کے بیچھے بیچھے چلا اور اس کا بیمل اللہ پر ایمان اور ثواب کی امید میں ہوا، اور جنازہ کے ساتھ اس وقت تک رہا جب کہ اس کی نماز پڑھی گئی اور جنازہ کے ماتھ اس وقت تک رہا جب کہ اس کی نماز پڑھی گئی اور اس کے فن سے لوگ فارغ ہو گئے تو وہ دو قیراط کے برابر اجر اور اس کے گئی یہاں پر بہاڑ کے بیں) اور ہر قیراط کوہ احد کے برابر ہوگا میں نے بہائے ہی اور جس نے اس کی جنازہ کی نماز پڑھی اور اس کے فن سے پہلے ہی اور جس نے اس کی جنازہ کی نماز پڑھی اور اس کے فن سے پہلے ہی اور جس نے اس کی جنازہ کی نماز پڑھی اور اس کے فن سے پہلے ہی

واپس آگیا تواس کوایک قیراط کا ثواب ملے گا ( یعنی ایک پہاڑ کے برابر)''

الله عنه أن رسول الله عليه وسلم قال: من صام رمضان ايمان واحتسابا غفرله ما تقدم من ذنبه، ومن قام ليلة واحتسابا غفرله ما تقدم من ذنبه، ومن قام ليلة القدر ايمانا واحتسابا غفر له ما تقدم من ذنبه "خفرت ابو بريرة سے روایت ہے کہ رسول الله عليه وسلم نے فرمایا کہ جس خص نے پورے رمضان کا روزہ ، الله پرایمان رکھتے ہوئے اور اس کے تواب کی نیت سے رکھا اس کی زندگی میں کے ہوئے سب گناہ معاف ہوگے اور جو خص لیلة القدر میں ایمان اور امیر تواب میں جگتار ہاتواس کی زندگی کے سب گناہ الله کے شار ہاتواس کی زندگی کے سب گناہ الله کے شار ہاتواس کی زندگی کے سب گناہ الله کے خش و یئے ۔''

### الله کے لئے مصائب کا برداشت کرنا

کہرسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی صاحبز ادی نے انہیں بلوا بھیجا اور
کہا کہ میرا ایک لڑکا فوت ہو گیا ہے آپ تشریف لائیں ، تو آپ
نے اپناسلام کہلا یا اور کہا اللہ ہی کا تھا جو اس نے لیا اور اس کا ہے جو
اس نے دیا ، اور ہر چیز کے لئے ایک وفت مقرر ہے، لہذا صبر کریں
اور اللہ سے اجرکی امیدر کھیں'۔

ال حدیث میں "تحتسب" کالفظال مفہوم کوظاہر کررہاہے کہ اختساب کے معنی اللہ کی رضا مندی کے لئے اطاعت اور اللہ کی خوشنودی کے لئے صبر کرناہے، اسمحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی ایسی تربیت تھی کہ جو حضرت اسامہ کے قول سے ظاہر ہوتی ہے۔ (بخاری-الفتح الربانی ۱۲۸۴۳)

1- عن حميدقال: سمعت انسا يقول: اصيب حارثة يوم بدر، وهو غلام فجاء ت أمه إلى النبى صلى الله عليه وسلم فقالت: يا رسول الله قد عرفت منزلة حارثة منى ، فان يك فى الجنة أصبر واحتسب، و إن تكن الأخرى ترى ما أصنع؟ فقال: ويحك، او هبلت، او جنة واحدة هى؟ انها جنان كثيرة وانه لفى جنة الفردوس\_

''حضرت جمیدرضی اللّدعنہ سے روایت ہے کہ انھوں نے کہا کہ میں نے حفرت انس کو یہ کہتے ہوئے سنا ہے کہ بدر کے دن حارثہ شہید ہوئے ، اور وہ لڑکے تھے ان کی والدہ رسول اللّم علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوئیں اور کہنے لگیں آپ کو حارثہ سے میر اتعلق معلوم ہے آگر وہ جنت میں ہے تو

صبر کروں گی اور اللہ کے اجر پریقین رکھوں گی اور اگر دوسری
بات ہے تو بتا ہے میں کیا کروں؟ آنخضر صلی اللہ علیہ وسلم نے
فرمایا کہ خدا بچھ کو سمجھ (راوی کو اشتباہ ہے) کہ فرمایا یا هبلت (جس
کے معنی ہیں صدمہ سے دماغ پراثر پڑجانا) او جنة و احدة هی؟
کیا ایک باغ ؟ نہیں، بہت سے باغات ہیں اور وہ (جو جنگ میں
شہرہ وئے) جنت الفردوں میں ہے،

(بخاری-الفتح الربانی ۱۵۲۵ه)

آنخضرت ملی الله علیه وسلم کے ارشاد فرمانے کا مطلب بیتھا کہ بیٹے کے مرنے سے کیا تیراد ماغ جاتار ہا کہ ایسے الفاظ استعمال کررہی ہو، وہ تو یقینی انشاء الله جنت میں ہوگا اور جنت میں ایک نہیں بلکہ متعدد جنتیں ہوں گی۔

س-عن ابى قتادة رضى الله عنه عن رسول الله صلى الله عليه وسلم انه قام فيهم فذكر لهم" أن الحهاد فى سبيل الله والإيمان بالله أفضل الأعمال "فقام رجل فقال: يا رسول الله أرأيت ان قتلت فى سبيل الله تكفر عنى خطاياى؟ فقال له رسول الله صلى الله عليه وسلم" نعم ، ان قتلت فى سبيل الله عليه وسلم" نعم ، ان قتلت فى سبيل الله وأنت صابر محتسب مقبل غير مدبر، ثم قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ،كيف قلت، قال: أرأيت ان قتلت فى سبيل الله أتكفر عنى خطايائى؟ فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم ،كيف نعم وانت صابر محتسب مقبل غير مدبر، إلاالدين نعم وانت صابر محتسب مقبل غير مدبر، إلاالدين

، فإن جبرئيل عليه السلام قال لي ذالك\_ ''حضرت ابوقیا دہ رضی اللّٰدعنہ ہے روایت ہے کہرسول اللّٰه صلّی اللّٰہ عليه وسلم نے ان کے قبیلے کے افراد کے سامنے خطاب فرمایا اور ان ہے کہا اللہ کے رائے میں جہاد اور اللہ برایمان تمام اعمال میں افضل ہے،ان لوگوں میں سے ایک شخص اٹھااور کہنے لگایارسول اللہ آپ کا کیا اندازہ ہے اگر میں اللہ کے رائے میں قتل کر دیا گیا تو میرے گناہ معاف فرمادیئے جائیں گے؟ رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے فرمایا کہ ہاں، اگرتم الله کے راستے میں قتل کئے گئے اور تم صبر کرنے والے ہو اور اختساب کرنے والے بینی اللہ کی عطا وبخشش پریقین رکھ کرصبر کرنے والے اور جنگ میں بڑھ کر حصہ لینے والے پیچھے مڑ کر بھا گئے والے نہیں ہو، پھررسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہتم نے ابھی کیا یو چھاتھا اس نے عرض کیا کہ میں نے پوچھاتھا کہ آپ کیا کہتے ہیں اس بارے میں کہ میں اللہ كراسة ميں قتل كر ديا جاؤں تو كياميرے گناہ معاف كرديئے جائیں گے؟ رسول اللہ نے فرمایا اگرتم اللہ کے راستے میں (مقابلہ کررہے ہواور مبر کے ساتھ اور ثواب کی نیت کے ساتھ بڑھتے ہو نہ کہ بھا گتے ہو) تو اللہ تعالی سوائے قرض کے معاف کردے گا۔ جرئيل عليه السلام نے مجھے سے يہي كہا۔

اسی طرح کی سترہ حدیثیں زاد المعاد اور انسائیکلو پیڈیا میں کیجا درج ہوچکی بی<sup>اں اختسا</sup>ب یا دوسرے صفات کی احادیث دوطرح کی ہیں ایک تو وہ حدیثیں ہیں ج<sup>ن میں اختسا</sup>ب کا لفظ آیا ہے اور دوسری وہ حدیثیں ہیں جن کامفہوم وہی ہے جو

اختساب کاہے،مگراختساب کالفظ اس میں داخل نہیں ہےاورمجموعی مطالعہ سے پیظاہر ہوتا ہے کہ صبر کے ساتھ احتساب کا لفظ بھی وارد ہوا ہے ،اگر کوئی پوچھے کہ مبراور احتساب میں کیا فرق ہے تو یوں وضاحت کی جاسکتی ہے کہ جب کوئی افتاد پڑے موت ،مرض اور قرض کی تو آ دمی الله کی مشیت اور مرضی کوسامنے رکھتے ہوئے اس کی رضا پرس سلیم ختم کردے، اور اللہ سے اجر کی امیدر کھے، یہ تو وہ صبر ہواجس کی تعریف مين كها كياب "ان الله مع الصابرين" الله صبر كرنے والول كے ساتھ ہے۔ اور دوسری قتم وہ ہے کوئی مصیبت نہیں پڑی ہے کوئی افتاد نہیں پڑی ہے بلکہ خود سے ابیا کام کررہا ہے جس سے نفس کو مشقت محسوس ہوجیسے روز ہُ رمضان پہ انسان خوداین مرضی سے ادا کرتا ہے کوئی آسانی یاز مینی آفت اس کومجبور نہیں کرتی ، راہِ مولیٰ میں جہاد کرنا، شہید ہونا، یا زخی ہونا،ان سب سے اگروہ نہ جا ہتا تو بچار ہتا مگر ایک شخص الله تعالیٰ کی عطا و بخشش پرایمان رکھتے ہوئے اپنے اوپر آپ تکلیفیں جمیلتا ہے، پیاختساب ہوا، اور بعض مقامات میں اختساب صبر ہی کے معنی میں وار دہوا ہے،

آئخضرت صلی الله علیہ وسلم کی حیات پاک کے دونمونے ملتے ہیں۔آپ
کی زندگی میں سب سے بڑا حادثہ ام المونین حضرت خدیجہ رضی الله عنہا کے انتقال کا ہوا اور آپ کی ہرموقع پر بیشت پناہی کرنے والے اور آپ کے لئے سب کا مقابلہ کرنے والے چیا ابوطالب کا انتقال ہوا ، ان سب پر آپ نے صبر کیا اور تمام صحابہ کرام رضوان الله علیہم اجمعین پر مصائب آتے رہے اور وہ جزع وفزع ماتم اور شیون کے بجائے الله کی مرضی پر راضی رہے ، یہ صبر ہوا ، نیز ناپسند یدہ چیز ول کودین کی خاطم برداشت کیا ، مرغوبات کوترک کیا ، مالوفات سے روگر دانی کی ، سیرت نبوی کا ہے بھی برداشت کیا ، مرغوبات کوترک کیا ، مالوفات سے روگر دانی کی ، سیرت نبوی کا ہے بھی ایک اہم باب ہے ، اور مضامین سیرت میں ان اندرونی کیفیات کا ہونا اور اس کو عام

کرنااوراس کی ترغیب دینا ثابت ہے۔ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی حیات مبار کہ میں احتساب کے ملی واقعات میں سے چندا حادیث نقل کی جاتی ہیں۔

> عن ابي سعيد الحدري رضي الله عنه قال: دخلت على النبي صلى الله عليه وسلم وهو يوعك فوضعت یدی علیه فوجدت حره بین یدی، فوق اللحاف فقلت: يارسول الله ما اشدها عليك!قال: "أنا كذلك يضعف لنا البلاء ، ويضعف لنا الاحر" قلت يا رسول الله اى الناس اشد بلاء؟ قال: "الانبياء"قلت يا رسول الله !ثم من؟ قال ثم الصالحون ، إن كان احدهم ليبتلي بالفقر، حتى ما يجدأحدهم إلا العباءة يحويها وإن كان أحدهم ليفرح بالبلاء كما يفرح أحدكم بالرخاء" "حضرت ابوسعید الخدری رضی الله عنه سے روایت ہے کہ میں أتخضرت كي خدمت ميں حاضر ہوااورآ ي بخار كي شدت ميں تھے اور لیٹے ہوئے تھے میں نے اپنا ہاتھ آپ کے جسد اطہر پر رکھا تو میرا ہاتھ شدت حرارت سے اس لحاف کے اوپر جوآپ اوڑ ھے موئے تھے تینے لگاعرض کیایارسول اللہ آ گے کتنی سخت تکلیف ہے! فرمایا ہم لوگوں کا یہی حال ہے۔ (ہم لوگوں سے مطلب انبیاء کرام) بلائیں ہم پر دوگنی کر دی جاتی ہیں اور دو گنا اجرعطا ہوتا ہے عرض کیایارسول الله سب سخت مصیبت کس پرآتی ہے،فرمایا انبیاء پرعرض کیاان کے بعد؟ فرمایا اللہ کے سارے بندے ان میں

سے ایک افلاس کا شکار ہوتا ہے یہاں تک کہاس کے پاس صرف پیرا ہمن کے بچھ ہیں رہ جاتا، بیو ہی لوگ ہیں جو بلا ومصیبت سے ایسے خوش ہوتے ہیں جیسے تم میں سے کوئی نعمت اور خوشحالی سے خوش ہو'۔

عن انس بن مالك رضي الله عنه قال: دخلنا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم على ابي سيفٍ القين وكان ظئرا لإ براهيم ،فأخذ رسول الله صلى الله عليه وسلم فقبّله وشمه، ثم دخلنا عليه بعد ذلك وإبراهيم يحود بنفسه فجعلت عينا رسول الله صلى الله عليه وسلم تذرفان، فقال له عبدالرحمن بن عوف رضى الله عنه وأنت يا رسول الله !فقال" يا ابن عوف إنها رحمة" ثم اتبعها بأخرى،فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ان العين تدمع والقلب يحزن ،ولا نقول إلامايرضي ربنا، وإنا بفراقك ياإبراهيم لمحزو نون" ''حضرت انس بن ما لک رضی اللّٰدعنه سے روایت ہے فر مایا کہ ہم رسول الله صلى الله عليه وسلم كي همرا هي ميں ابوسيف القين (الحداد) کے پہاں گئے ، وہ آنخضرت کے صاحبزادے ابراہیم کو دودھ يلانے والى خاتون كے شوہر تھے، رسول الله صلى الله عليه وسلم اليخ صاحبزادے کو چومنے اور پیار کرنے لگے پھرایک وہ زمانہ آیا کہ ہم وہاں گئے تو حضرت ابراہیم بن محمد کی جان نکل رہی تھی اور آنخضرت مالله کے پنم مبارک سے آنسوئیک رہے تھے،حفرت عبدالرحمٰن

بن وف نے دریافت فرمایاکہ آپ جھی اس درجہ صدمہ محسوں کرتے ہیں فرمایا اے ابن وف بیاللہ کی رحمت ہے، کہ اتنے میں آپ کی آت کھے آنسو بڑا، آپ نے فرمایا: آنکھ آنسو بڑا، آپ نے فرمایا: آنکھ آنسو بڑا، آپ ہے، دل ممکنین ہے مگر ہم زبان سے وہی کہیں گے جس سے ہمارا رب راضی رہے، اے ابراہیم ہم سب تیر فراق پر غمزدہ ہیں'۔ عن جندب بن سفیان رضی الله عنه قال: دمیت اصب عرسول الله صلی الله علیه و سلم فی بعض تلك المشاهد فقال:

"دفرت جندب بن سفیان سے روایت ہے کہ بی کریم کی ایک انگی کی جنگ کے موقع پر زخمی ہوگئ تو یہ شعر پڑھا ھل کی جنگ کے موقع پر زخمی ہوگئ تو یہ شعر پڑھا ھل انت لا إصبع دمیت وفعی سبیل الله مالقیت وفعی سبیل الله مالقیت (آب نے اس انگلی کومخاطب کر کے فرمایا)
"د توایک انگلی ہی ہے جوخون آلود ہوئی اور اللہ کے راستہ میں ہے جس سے تودویار ہوئی"

قوم نے زخمی کیا اور وہ اپناخون پونچھتے جاتے تھے اور کہتے جاتے تھے کہا ہے اللّٰہ میری قوم کو بخش دے بیہ جانئے نہیں ہیں' اور اس طرح کے بہت سے واقعات تفسیر ابن کثیر اور کتب احادیث میں متفرق مقامات پر مذکور ہیں۔

اختساب کےفوائد

ا۔احتساب وہ راستہ ہے جواللہ کی محبت اور اس کی رضاجو کی تک پہنچاہے
۲۔ کمال ایمان اور سے معنوں میں اسلام کی دلیل ہے۔
سا۔ جنت کو جیت لینے اور دوز خ سے نجات پانے کا ذریعہ ہے۔
۲۰ دونوں جہانوں میں سعادت کے حصول کا ذریعہ ہے۔
۵۔ اطاعت میں احتساب خالص اللہ کے لئے ہوتا ہے اور اس کا بدلہ سوائے جنت کے بچھاور نہیں ہے۔

۲۔اختساب ناپسندیدہ چیز وں میں صبر کا اجر بڑھا تاہے۔ ک۔اختساب کرنے والوں کوریا کے شبہ سے دورر کھتا ہے اوراس کے اعتاد کو اللّٰہ یر بحال کرتا ہے۔

۸۔اختساب نابسندیدہ چیزوں میں غم کودور کرتا ہے اور محبت کو کھنیجتا ہے اور است بنادیتا ہے۔ انسان جس کومصیبت سمجھتا ہے اس کوراحت بنادیتا ہے۔

9۔اطاعت میں اختساب کرنے والی آئکھ تھنڈی ہوتی ہے، دل خوش ہوتا ہے،اور اللہ کے حضور جواس کو ملنے والا ہے اس کی امید بندھی رہتی ہے اور اس سے روحانی معنوی طاقت بڑھتی ہے۔

ا۔اختساب اللہ کے قضاوقدر پررضامندی کانام ہے اور اللہ سے حسن طن کی دلیل ہے۔

# توكل

حضرت براء بن عازب رضی الله عنه سے روایت ہے وہ فرماتے ہیں کہ حفرت ابوبكر صديق رضى الله عنه نے حضرت عازب سے تیرہ درہم میں اونٹ كا كجاوہ خریدااورکہا کہاسیے لڑے براء کے ذریعہ یہ کجاوہ میرے یہاں بھیج دو،حضرت عازب ا نے کہامیں ایک شرط پر بیخدمت انجام دے سکتا ہوں کہ آپ بیر بتا کیں کہ جب آپ مكه مكرمه سے رسول الله عليه وسلم كے ساتھ مدينه كى طرف ہجرت ير فكلے تھے اور تمن آپ کے بیچھے لگے تھے تو آپ نے آنخضرت ملی اللہ علیہ وسلم کی کس طرح دیکھ بھال کی اور کیا خدمت انجام دی، حضرت ابو بکرصدیق نے فرمایا کہ ہم مکہ سے فكيتورات بهرجلتے رہے اور دن كو بھى دو بہر تك سفر جاري رہا جب دھوپ بہت تيز ہوگئ گرمی کی تیش بڑھ گئ تو میں نے نگاہ دوڑ انی شروع کی کہ ہیں کوئی ساییل جائے تو وہاں ہم لوگ پناہ لیں ، ایک بہت بڑی چٹان کچھ دور پر نظر آئی اس کے نیچے کچھ سایہ دیکھا وہاں پہنچے زمین برابر کی اور رسول الله صلی الله علیہ وسلم کے لئے ایک جاور بچهادی اورعرض کیایا نبی الله! آپ اس پرآرام فرمائیں، آنخضرت کیا یا نبی الله! آپ اس پرآرام فرمائیں، آنخضرت کیے اور میں للااوراپناردگردد میصفه لگا که بهارا پیچها کرنے والول میں سے کوئی آتونہیں رہاہے، دورایک بکری کے چرواہے پرنظر پڑی جواپنے ربوڑ کو چٹان کی طرف لے جارہا تھا، اوروہ بھی کی سامیر کی تلاش میں تھا میں نے پوچھا کہتم کس کے چرواہے ہو؟ اس نے قبیلہ قریش کے کی مخص کا نام بتایا جس کومیں پہچان گیا، میں نے اس سے پوچھا کہ

تمہاری بکریوں میں کوئی ایسی بکری بھی ہے جس کے تھن میں دودھ ہو؟ اس نے کہا ہاں، میں نے یوچھا: کیاتم دودھ دوہ کردے سکتے ہو؟اس نے کہاہاں، میں نے کہا کہ ، اجھاتھوڑا دودھ دوہ کرہمیں دوتو اس نے اپنے رپوڑ کی ایک بکری کو باندھ دیا میں نے اس سے کہا کہ پہلے اس کے تھن سے غبار کو جھاڑ کر دور کر دو پھر میں نے کہا اینے دونوں ہاتھوں کوصاف کرواس نے ہاتھ جھاڑ کر کہااس طرح؟ اس نے ایک ہاتھ کو دوسرے ہاتھ پر مارکرصاف کیااور چلو بھر دودھ نکالا، میں نے اس کوایک جھوٹے ہے چڑے کے تھلے میں رکھ کراس کا منہ ایک کیڑے سے باندھ دیا اور اسی میں دودھ جمع کرتارہا، اورائے کے کررسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوا، آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی آنکھ لگ گئ تھی میرے آنے پر آپ جگ گئے تو عرض کیا اس کونوش فرمائے يارسول الله الخضرت على الله عليه وسلم في السكونوش فرمايا جس عيم رادل خوش موكيا پھرعرض کیا کہ کوچ کرنے کا وفت آگیا ہے، پھر ہم لوگوں نے کوچ کیا اور ہمارا پیجیھا كرنے والے وشمن اپنی راہ سے چھٹر گئے تھے كسى نے ہم كونہيں بكر اسوائے سراقہ بن ما لك بن عشم جوايي كهور برسوارتها، ميس في كها يارسول الله صلى الله عليه وسلم! ہارا پیجیا کرنے والے بہنچ گئے حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: ڈروہیں اللہ ہارے ساتھ ہے۔

امام بخاری نے بیر حدیث توکل کے خمن میں بیان فرمائی ہے اور صاحب "نہ ضرة النعیم" نے توکل کی عملی شکل جس پر حضور گار فرما تھے سمجھانے کے لئے یہ حدیث تقل کی ہے کہا ہے ہے پوری کوشش کرنے کے بعد اور جوممکن جدوجہد ہوسکی ہے اس کو انجام دینے کے بعد اللہ تعالیٰ پر بھروسہ کرنا اور بیر بھھنا کہ وہ ہمارے ساتھ ہے یہی توکل ہے۔

ایک مانورہ رعا ہے بلکہ چند مانورہ دعا ئیں ہیں جن سے پیتہ چاتا ہے کہ

تو کل کا کیامفہوم ہے دعایہ ہے:

ا حضرت انس رضی الله عنه فرماتے ہیں که رسول الله صلی الله علیه وسلم نے فرمایا کہ جب آپ کسی غزوہ پر جاتے تو بیفر ماتے تھے:

اَللَّهُمَّ اَنْتَ عَضُدِى وَ نَصِيرِى ، بِكَ اَحُولُ ، وَبِكَ اَجُولُ ، وَبِكَ اَجُولُ ، وَبِكَ اَجُولُ ، وَبِكَ اَجُولُ ، وَبِكَ أَقَاتِلُ.

"اے اللہ! تو ہی میرے بازوکی قوت ہے اور تو ہی میر امددگارہے،
ہم تیرے ہی حکم سے دفاع کرتے ہیں اور تیرے ہی حکم سے آگے
بر صنے ہیں اور تیرے ہی حکم سے حملہ کرتے ہیں اور تیرے ہی
محروسے پر جنگ کرتے ہیں۔"

مطلب بیہ ہوا کہ جنگ میں دفاع کرنا ، یا کہیں پراقدام کرنا ، نکلنا اور مقابلہ کرنا ابنی جگہ پر جاری ہے کیکن ہر کام میں اور ہرقدم پر سہارا اللہ ہی کا ہے ، بیم عنی ہوئے تو کل کے۔

۲- حفرت ابن عباس رضی الله عنه سے روایت ہے وہ فرماتے ہیں کہ حضور بی کریم سلی اللہ علیہ وسلم کامعمول تھا کہ آپ یہ دعا کیا کرتے تھے:

اللّٰهُمَّ لَكَ اَسُلَمُتُ، وَبِكَ آمَنُتُ، وَعَلَيُكَ تَوَكَّلُتُ،

وَالْكُكَ اَنْبُتُ، وَبِكَ خَاصَهُ مُتُ ، اَللَّهُمَّ اِنِّیُ وَالْکُکَ اَنْبُتُ، وَعِلَیْکَ اَنْتَ الْحَیُّ وَالْکُکَ اَنْبُتُ اللَّهُمَّ اِنِّی اَنْتَ الْحَیْ اللّٰذِی لَا یَمُوتُ وَ الْحِنُ وَ الْاِنْسُ یَمُوتُوکَ۔

اللّٰذِی لَا یَمُوتُ وَ الْحِنُ وَ الْاِنْسُ یَمُوتُوکَ۔

اللّٰذِی لَا یَمُوتُ وَ الْحِنْ وَ الْاِنْسُ یَمُوتُوکَ۔

الرّحرف بچھی کی بھروسہ کیا ، اور صرف تیری بی دات سے لولگا تا اور صرف تیری بی دات سے لولگا تا اور صرف تیری بی دات سے لولگا تا ہول اور صرف تیرے بی نام یرسی سے مقابلہ کرتا ہول اے میرے ہولگا تا ہول اور صرف تیرے بی نام یرسی سے مقابلہ کرتا ہول اے میرے

الله! میں پناہ مانگتا ہوں تیر نے عز وجلال کی بیہ جانتے ہوئے کہ تیرے سواکوئی معبود نہیں ہے کہ مجھ کو گمراہ ہونے سے بچالے تو ہمیشہ زندہ رہنے والا ہے جس کو بھی موت نہیں ہے اور جب کہ جن والسب مرنے والے ہیں۔

سول الله سلی الله علی وضی الله عنه سے روایت ہے وہ فرماتے ہیں کہ رسول الله سلی الله علیہ وسلم کسی چیز سے بدشگونی نہیں لیا کرتے تھے (یعنی کسی چیز کونموس نہیں کہتے تھے) اور جب خوش ہوتے تو چہرے پر مسرت کے آثار ظاہر ہوتے اورا گرکسی بری چیز کا نام آتا تو اس کی ناپندیدگی چہرہ کمبارک سے جھلک اٹھتی جب کسی بری چیز کا نام آتا تو اس کی ناپندیدگی چہرہ کمبارک سے جھلک اٹھتی جب کسی کا وک میں جاتے تو گاوک کا نام پوچھتے اگر نام اچھا ہوتا تو وش ہوتے اور آپ کے چہرہ کمبارک پر آثار مسرت نظر آتے ، اورا گرکوئی برانام ہوتا تو اس کی برائی چہرہ مبارک سے ظاہر ہوجاتی۔

حضورا کرم سلی الله علیہ وسلم کی زندگی میں تو کل کے جونمونے ملتے ہیں ان
میں ہر جگہ بیظ ہر ہوتا ہے کہ آپ اللہ کی بیدا کردہ چیزوں پر پورا بھروسہ رکھتے طال
طریقوں پر جو جدو جہد ہوتی وہ کر گذرتے اور جو کاوش انسانی اختیار میں ہان سے
گریز نہیں فرماتے اس کے بعد اللہ پر تو کل رکھتے ، گویا کسی شکی میں طاقت اللہ کے کھم
سے آتی ہے اور اسی پر بھروسہ کرنا تو کل ہے ' تو کل 'کے مقابلہ میں ایک لفظ ' اتکال'
آتا ہے جس کے معنی ہیں تمام جدو جہد سے منھ پھیر کر اور بغیر کسی ذریعہ کے کسی چیز کو واصل کرنے کی خواہش۔
حاصل کرنے کی خواہش۔

امام ابن تیمید نے اس کو بول بیان کیا ہے کہ اسباب پھل کرتے ہوئے کا میابی کامعاملہ اللہ کے سپر دکردینا اور اس پر بھروسہ کرنا کیونکہ اللہ تعالی اس شخص کا اجماع کی معاملہ اللہ کے سپر دکردینا اور اس بی بھروسہ کرنا کیونکہ اللہ تعالی اس نے بہتر طریقہ پر کام کیا " اِنّا لا نُضِیعُ اَجُد مَنُ اَحْسَنَ ضَالَع نہیں کرتا جس نے بہتر طریقہ پر کام کیا " اِنّا لا نُضِیعُ اَجُد مَنُ اَحْسَنَ

عَمَلًا" (ہم ایسوں کا اجرضائع نہ کریں گے جواجھی طرح کام کوکرے) اور اسباب کو چھوڑ کر بیٹے رہنا ، کوشش سے اعراض کرنا ، تو کل نہیں ہے ، بلکہ اتکال ہے یا تو اکل ہے جس کی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ممانعت کی ہے۔

حضرت معاذرض الله عندى روايت ہے كه رسول الله صلى الله عليه وسلم نے فرمايا: تم جانتے ہوكه الله كاحق بندوں پراور بندوں كاحق الله پركيا ہے؟ حضرت معالق نے فرمايا حقيقی علم تو الله اور الله كے رسول ہى كو ہے، تو آپ علي الله كامية الله كامية الله كامية تو ترمايا: الله كامية تو ترمايا حقيق علم تو الله اور بندوں كامية تو بندوں پر بيدق ہے كہ بندے الله كاعبادت كريں شرك نه كريں اور بندوں كامية تو بندوں الله الله الله عليه وسلم من فراوكوں كوكردوں حضورا كرم صلى الله عليه وسلم نے فرمايا كه نهيں كونكه بين كرلوگ غلط مطلب ليس كے اور اسى پر بھروسه كربيشيس كے سير منح ملم كى حديث ہے جس كو "نه ضرة النعيم" ميں نقل كيا گيا ہے۔ آنخصر صلى الله عليه كا ترى جملہ ہے "لا تبشر هم فية كلوا" گويا وہ تو كل كے بجائے اتكال پر عليم كما ترى جملہ ہے "لا تبشر هم فية كلوا" گويا وہ تو كل كے بجائے اتكال پر علي كما كرنے لگيس گے۔

توکل کے ساتھ 'تفویض 'کالفظ بھی آتا ہے جس کامفہوم توکل سے زیادہ وسی ہے کہ سب بچھ کرنے کے بعداورا بنی ساری کوشش کر لینے کے بعدمعاملہ اللہ کے بعداورا بنی ساری کوشش کر لینے کے بعدمعاملہ اللہ کے بروکردینا۔ وَاُفَوِّ ضُ اَمُرِیُ اِلَٰ اِلَٰ اللهِ الله

ابن قیم سے منقول ہے کہ ثقہ تو کل کی آنکھ کادیدہ ہے (سواد العین جس سے کہ آتھ کا کہ انگھ کا دیدہ ہے (سواد العین جس سے کہ آتھ کہ اللہ تعالیٰ کہ تعلیٰ اللہ تعلیٰ تعلیٰ اللہ تعلیٰ اللہ تعلیٰ تعلیٰ تعلیٰ تعلیٰ تعلیٰ اللہ تعلیٰ تعل

کے حکم کی بابندی اور اس کے پیدا کردہ اسباب پریقین رکھنا، ثقہ اور توکل کے ہم معنی ہیں، اور قرآن کریم میں اس کی مثال ہے ہے کہ حضرت موسیٰ علیه السلام کی والدہ کو بیے کم دیا گیا کہ اپنے بیٹے کودریائے نیل میں ڈال دو، ارشاد ہوا:

فَإِذَا خِفْتِ عَلَيْهِ فَالْقَيْهِ فِي الْيَمِّ وَلاَ تَحَافِي وَلاَ

تَحْزَنِي ج (القَصْص: ٤)

" کیر جب تم کو اس کی نسبت (جاسوسوں کے مطلع ہونے کا) اندیشہ ہوتو (بخوف وخطر)ان کو دریا (نیل) میں ڈال دینا اور نہ تو (غرق سے) اندیشہ کرنا اور نہ (مفارقت) پڑم کرنا۔"

ابن قیم کہتے ہیں کہ تو کل کا خلاصہ تقہ ہے اور اس کی روح ہے جیسے کہ "سوادالعین" آنکھ کاسب سے عزیز ترین نقطہ۔ تقہ، تفویض، اور تو کل کی تعریف یول ہوسکتی ہے کہ تقہ وہ ہے جس پر تفویض کی عمارت قائم ہواور جو تو کل کی روح ہے۔ ہوسکتی ہے کہ تقہ وہ ہے جس پر تفویض کی عمارت قائم ہواور جو تو کل کی روح ہے۔ تو کل کا لفظ مصدر ہے مادہ وکل اور باب تفعل، جس کے لفظی معنی ہیں کی معاملہ میں دوسرے پر بھروسہ کرنا اور تو کل میں ہر معاملہ میں اینے بجن کا اظہار ہوتا ہے۔

راغب اصفهانی نے لکھا ہے کہ توکل ہے ہے کہ اپنے علاوہ کسی پر جروسہ کرنا اوراس کو اپنانا بیب بنانا جیسے کوئی سفر پر جار ہا ہواور اپنے باب یا بھائی سے کے کہ میرے گھر کا خیال رکھنے گا گویا اس نے اپنے باب اور بھائی پر توکل کیا ، اللہ پر ہے جروسہ کرے کہ وہ رازق ہے تمام امور میں تنہا سہارا ہے شفاء اور بخشش دینے والا ہے ہے

توکل ہے۔

"مقابیس اللغة" بیس ابن سیده نے لکھاہے "و کل بالله و تو کل علیه واتکل" سب کے معنی ہیں کسی کے سپر دکر دینا۔ قرآن کریم میں بہت ہی آئیتیں ہیں جن میں چندیہاں نقل کرتا ہوں۔

فَبِمَا رَحُمَةٍ مِّنَ اللَّهِ لِنُتَ لَهُمُ وَلَوُ كُنُتَ فَظًا غَلِيُظَ اللَّهِ لِنُتَ لَهُمُ وَلَوُ كُنُتَ فَظًا غَلِيُظَ الْقَلْبِ لَا نُفَضُّوا مِنُ حَولِكَ صِفَاعُفُ عَنْهُمُ وَاسْتَغُفِرُ لَهُمُ وَشَاوِرُهُمُ فِي الْآمُرِ جِفَاذَا عَزَمُتَ وَاسْتَغُفِرُ لَهُمُ وَشَاوِرُهُمُ فِي الْآمُرِ جِفَاذَا عَزَمُتَ فَتَوَكَّلُ عَلَى اللهِ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُتَوَكِّلِيُنَ .

(آل عمران:۱۵۹)

"بعدال كے خدائى كى رحمت كے سبب آپ ان كے ساتھ زم رہے، اوراگرآپ تندخو شخت طبیعت ہوتے تو بیآپ كے پاس سے
سب منتشر ہوجاتے سوآپ ان كومعاف كر دیجے اوران كے لئے
استغفار كر دیجے اوران سے خاص خاص باتوں میں مشورہ لیتے رہا
کچے، پھر جب آپ رائے پختہ كرلیں تو خدا تعالی پراعتاد کیجے،
بینک اللہ تعالی ایسے اعتاد كر نے والوں سے مجت فرماتے ہیں۔"
بینک اللہ تعالی ایسے اعتاد كر و الوں سے مجت فرماتے ہیں۔"
قُومٌ أَنْ يَّنْ سُطُوا اللَّهُ مُ اَيْدِيَهُمُ فَكُفَّ اَيْدِيَهُمُ عَنْكُمُ وَاللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَنْكُمُ وَاللَّهُ وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَتُو كُلُ اللَّهُ عِبْوُنَ .

(المائده: ١١)

"اے ایمان والو! اللہ تعالی کے انعام کو یاد کر وجوتم پر ہوا ہے جب کہ ایک قوم فکر میں تھی کہتم پر دست درازی کریں سواللہ تعالی نے ان کا قابوتم پر نہ چلنے دیا اور اللہ تعالی سے ڈرواور اہلِ ایمان کوحق تعالیٰ ہی پراعتا در کھنا چاہئے۔"

وَإِنْ جَنَحُوا لِلسَّلْمِ فَاجُنَحُ لَهَا وَتَوَكَّلُ عَلَى اللهِ إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ، (الانفال:١١)

"اورا گروه (کفار) صلح کی طرف جھکیں تو آپ بھی اس طرح جھک جا ہیئے اور اللّٰد پر بھروسہ رکھئے بلا شبہوہ خوب سننے والا،خوب جانئے والا ہے۔"

قُلُ لَّنُ يُّصِيبَنَآ إِلَّا مَا كَتَبَ اللَّهُ لَنَاجِ هُوَمَوُلْناً وَعَلَى اللَّهِ لَنَاجِ هُوَمَوُلْناً وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَتَوَكَّلِ الْمُؤمِنُونَ ، (التوبة: ٥١)

"آپ فرماد بیجے کہ ہم پرکوئی حادثہ ہیں پڑسکتا ،مگر وہی جواللہ نے ہمارے لئے مقدر فرمایا ہے ، وہ ہمارا مالک ہے اور اللہ کے توسب مسلمانوں کوایئے سب کام سیر در کھنے جا ہمیں۔"

وَلِللهِ غَينَبُ السَّمُواتِ وَالْاَرْضِ وَالْيَهِ يُرُجَعُ الْاَمُرُ كَالَّهُ فَاعْبُدُهُ وَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ لَا وَمَا رَبُّكَ بِغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ و (هود: ١٢٣)

''اورا آسانوں اور زمین میں جتنی غیب کی باتیں ہیں ان کاعلم خدائی کو ہے اور سب اموراس کی طرف رجوع ہوں گے تو آپ اس کی عبادت سیجئے اور اس پر بھروسہ کیجئے اور آپ کا رب ان باتوں سے مے خبر نہیں جو کچھتم (لوگ) کررہے ہو۔

وَمَا اَرُسَلُنكَ إِلَّا مُبَشِّرًا وَّنَذِيراً ، قُلُ مَا اَسْتَلُكُمُ عَلَيْهِ مِنُ اَجُرِ إِلَّا مَنُ شَآءَ اَلُ يَتَّخِذَ اللَّى رَبِّهِ سَبِيلًا ، وَتَوَكَّلُ عَلَى الْحَيِّ الَّذِي لَا يَمُوتُ وَسَبِّحُ بِحَمُدِهِ وَكَفْى بِهِ بِذُنُوبِ عِبَادِهِ خَبِيرًا ، ،الَّذِي خَلَقَ السَّمُونِ وَالْارُضِ وَمَا بَيْنَهُ مَا فِي سِتَّةِ آيَّامٍ ثُمَّ السَّمُونِ عَلَى الْعَرُشِ الرَّحُمْنُ فَسُتَلُ بِهِ خَبِيراً ، السَّوى عَلَى الْعَرُشِ الرَّحُمْنُ فَسُتَلُ بِهِ خَبِيراً ،

(الفرقان:۵۹:۵۲)

"اورجم نے آپ کو صرف اس لئے بھیجا ہے کہ (مومنوں کو جنت کی) خوشخری سنائیں اور کافروں کو (دوزخ سے )ڈرائیں آپ کہہ د بھے کہ میں تم سے اس (تبلیغ) پر کوئی معاوضہ ہیں مانگتا ہاں جو تخص بول چاہے کہاہے رب تک (پہنچنے کا) راستہ اختیار کرلے اوراس حی لا یموت برتو کل رکھے اور (اطمینان کے ساتھ) اس کی تبیع وتحمید میں لگے رہے اور وہ (خدا) اینے بندوں کے گناہوں سے کافی (طوریر) خبردارہ وہ ایسا ہے جس نے آسان وزمین اور جو کچھان کے درمیان ہے سب چھروز (کی مقدار میں) پیدا کیا، پھر تخت (شاہی) پر قائم ہوا، وہ مہربان ہے سواس کی شان کسی جانے والے ہے یو چھنا جائے (کافرکیا جانیں)" يّاً يُّهَا النَّبِيُّ اتَّقِ اللَّهَ وَلاَ تُطِعِ الْكَافِرِينَ وَالْمُنْفِقِينَ لا إِنَّ اللَّهَ كَا لَ عَلِيُماً حَكِيمًا ، وَاتَّبِعُ مَا يُوحَى اِلَيُكَ مِنُ رَّبُّكَ إِنَّ اللُّهَ كَا نَ بِمَا تَعُمَلُونَ خَبِيراً. وَتَوَكَّلُ عَلَى اللَّهِ وَكَفْي بِاللَّهِ وَكِيلًا (الاحزاب:١-٣) "الله سے ڈرتے رہے اور کا فروں کا اور منافقوں کا کہنانہ مانع، بشك الله تعالى براعلم والابرى حكمت والاسهاورآب کے پروردگار کی طرف سے جو حکم آپ بروی کیاجا تاہے اس پر چلئے بیشکتم لوگوں کے سب اعمال کی اللہ تعالی پوری خبر رکھتا ہے اور آب الله يربحروسه ركھئے اور الله كافي كارساز بـ وَأَطِيُسُعُوا اللَّهَ وَاَطِيعُوالرَّسُولَ جِ فَان تَوَلَّيْتُمُ فَإِنَّمَا عَلَى رَسُولِنَا الْبَلَاعُ الْمُبِينُ. اَللَّهُ لَآ اِللَّهَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَعَلَى اللهِ فَلَيْتَوَكَّلِ الْمُؤمِنُونَ (التعابن:١٢-١٣)
"اور الله كاكبنا مانو اور رسول كاكبنا مانو اور اگرتم (اطاعت سے)
اعراض كرو كے تو (يادر كھوكه) ہمارے رسول كے ذمه تو صاف
صاف بہنچادينا ہے، آللہ كے سواكوئى معبود (بننے كے قابل) نہيں اور مسلمانوں كواللہ ہى پر (مصائب وغيره ميں) توكل ركھنا چاہئے"



## قرآن کریم اورسیرت نبوی میں دوھسنِ ادب'' کی اہمیت

ادب وطاعت

قرآنِ کریم میں ''حسنِ ادب' کے جونمونے ملتے ہیں ان کوسا منے رکھتے ہوئے اس کی ضرورت نہیں کہ ہم اس لفظ کا لغوی اور اصطلاحی مفہوم بیان کریں ، یوں تو ایک محاضرہ کا فنی تجزیہ کرنے کے لئے ہم اخیر میں اس کی طرف بھی اشارہ کریں گے لئے ہم اخیر میں اس کی طرف بھی اشارہ کریں گے لئے ہم نے کہا کے کہا کہ میں قرآن کریم سے ملتی ہے ، اس کے چندنمونے آب اس طرح ملاحظ فر ماسکتے ہیں:

امام ابن قیم رحمه الله نے فرمایا که ادب کی تین قسمیں ہیں:

التُّدكاادب:

رسول الله اوران كى شريعت كاادب:

الله كى مخلوق كاادب:

اول :الله عزوجل كاادب

اس کی تین قشمیں ہیں:۔

ا- تحکم الهی کو ہروفت تازہ اور پائدار سمجھنااوراس کی مخالف

چیزوں سے بچنا۔

۲- دل کو یاک رکھنااس کو دوسری طرف متوجہ نہ ہونے دیتا۔

ساس اراده کویاک رکھنا تا کہوہ اس چیز میں ملوث نہ ہوجومعیوب ہے(۱)

(۱) الموسوعة نفر ة النعيم بحواله زادالمعاد في هدى خير العبادا بن قيم الجوزيير

الله کے ساتھ ادب، اس کے دین کی خدمت، اس کی ذات پاک کی طرف کیسو ہوکر متوجہ ہونا ، اس طرح کہ کوئی ظاہری اور باطنی حرکت تعظیم ، اجلال اور شرم و حیا کے خلاف نہ ہو۔

ادب کی حقیقت بیہ کہ اپنے اندر خدمت کا جذبہ پیدا کرنے اور کام کرنے پرآ مادگی اختیار کرنا جو حصول ادب اور حصول کمال کے لئے ضروری ہے۔اللہ نے انسان کے دل میں کمال کی طلب رکھی ہے اور اس کو استعداد اور اہلیت عطافر مائی ہے، کہ وہ کمال حاصل کرے بیصلاحیت اس کے اندر چھپی ہوئی ہے، جیسے کہ چھما ت کے پھر میں آگے، حصول کمال کی طلب اللہ اس کے دل میں ڈالٹا ہے اور اس کواس کی صلاحیت عطا کرتا ہے، وہی منزل تک پہنچا تا ہے، اور وہی راستہ بھی بتا تا ہے، اور اس کی طرف اپنے رسول بھی بتا ہے اور اس کی طرف اپنے رسول بھی بتا ہے اور اس کی طرف اپنی کتاب بھی بتا ہے کہ وہ قوت جو اس کے اندر ہے وہ بروئے کارلائے، اللہ تعالی نے فرمایا ارشاد ہے:

دو نَدُ فُسِ وَّ مَا سَوَّ اَهَا ہُ فَالُهُمَهَا فُدُحُورَ هَا وَ تَقُو اَهَا هُ قَدُ اَفُلُحَ مَنُ زَکُّهَا ه وَقَدُ خَابَ مَنُ دَسُّهَاه

(الشمس: ۷-۱۰)

''اور (قتم ہے انسان کی) جان کی اور اس (ذات) کی جس نے اس کو درست بنایا ، پھر اس کی بدکر داری اور پر ہیز گاری (دونوں باتوں) کا اس کو القاء کیا ، یقیناً وہ مراد کو پہنچا جس نے اس (جان) کو پاک کرلیا اور نامراد ہوا جس نے اس کو (فجو رمیں) دبادیا۔''
اس آیت میں نفس کو پیدا کرنے اور اس کو کا رآمد کرنے کی طرف اشارہ کیا گیا ہے جواس بات کو واضح کرتا ہے کہ مقصود اعتدال اور پھیل ہے پھر مطلع کرتا ہے کہ اس کے اندر یہ صلاحیت دی کہ معصیت یا تقویٰ میں سے جس کو چا ہے اپنا لے ، اور اس کے اندر یہ صلاحیت دی کہ معصیت یا تقویٰ میں سے جس کو چا ہے اپنا لے ، اور اس کے اندر یہ صلاحیت دی کہ معصیت یا تقویٰ میں سے جس کو چا ہے اپنا لے ، اور

اس کوامتخان کی منزل تک پہونچا تاہے، پھراس کو مانجھ کرپاک کرنے والے (تزکیہ)
کوفلاح کی بشارت دی اور ان آ داب سے بہرہ مندفر مایا کہ بدشمتی مقدر ہے اس شخص
کے لئے جواس کو دبادے، چھپادے، ایسے خص کی تحقیر کی گئی، اور اس کو بست بتایا گیا،
اور معصیت کے ذریعے فنا کرنے کا اشارہ کیا گیا۔ واللہ سبحانہ و تعالیٰ أعلم۔

## الله عزوجل کے ساتھ رسول عظاکا ادب

ال جگہ پرمفسرین اس آیت کے ساتھ اللہ تعالیٰ کے اس ارشادکو ملاتے ہیں جب کہ اللہ نے اپنے نبی کو جو چا ہاد کھلایا "مَازًا عَ الْبَصَرُ وَ مَاطَعٰی " آنکھا بِی جگہ سے کی ہیں اور دیدوں نے حرکت نہیں کی ،ادب کا تقاضا تھا کہ سر جھکا ئے تتلیم ورضا کا ظہار کرتا رہے ،علمائے ادب نے بہی تعریف کی ہے اور بہترین مثال اس کو سمجھا ہے ادب نے بہی تعریف کی ہے اور بہترین مثال اس کو سمجھا ہے ابن تیمیہ نے اسی مفہوم پرزور دیا ہے۔

اس آیت میں عجیب وغریب اسرار پوشیده بیں اور وہ ادب جوافضل بشرسیدنا رسول الله ملی الله علیہ میں اور وہ ادب جوافضل بشرسیدنا رسول الله ملی الله علیہ وسلم کے شایان شان تھا اس کا بہترین نموندان الفاظ میں ہے۔ ماکذ بَ الفُوَّ ادْمَا رَای اَفَتُمَارُوُ نَهٔ عَلی مَاکِدی،

(النجم: ١٢،١١)

''قلب نے دیکھی ہوئی چیز میں کوئی غلطی نہیں کی تو کیاان (پیغمبر)
سےان کی دیکھی ہوئی چیز میں نزاع کرتے ہو۔''
لیعنی جوآ تکھوں نے دیکھا اس کی دل نے تکذیب نہیں کی ،اور یہ اللہ جل
شانہ کے حضور غایت ادب اور کمال اطاعت کی تصویر ہے جواس ذات سے صادر ہوئی
میں کے لئے فرمایا گیا ہے۔
میں کے لئے فرمایا گیا ہے۔

وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ نُحُلُقٍ عَظِيُمٍ (القلم: ٣) "اوربِ شك آب اخلاق (حسنه) كے اعلیٰ بیانه پر ہیں۔"

er l

انبياءاور يغمبرول كالله عزوجل كيساتهادب

انبیاء میہم السلام نے اللہ سے سطرح مکالمہ کیااور سطرح اپنی عرضداشت پیش کیں، ہربات ادب واحزام کی روح سے بھری ہوئی ہے مسیح علیہ السلام نے فرمایا:

"انْ كُنْتُ قُلْتُهُ فَقَدُ عَلِمْتَهُ طرالمائده: ١١١)

"اگرہم نے کہا ہوتا تو آپ نے جانا ہوتا۔"

الله تعالیٰ کے حضور انہوں نے تردیدی یا نکاری جملہ بیں کہا کہ الم اقله"

جبان سے بوجھا گیا کہ:

يْعِيُسَى ابْنَ مَرُيَمَ ءَانُتَ قُلُتَ لِلنَّاسِ اتَّحِذُونِي وَأُمِّى لِيَعْيُسِي ابْنَ مَرُيكَمَ ءَانُتَ قُلُتَ لِلنَّاسِ اتَّحِذُونِي وَأُمِّى اللهِ طرالمائده :١١٢)

"ا عیسی ابن مریم! کیاتم نے ان لوگوں سے کہددیا تھا کہ مجھ کو اور میری مال کو بھی علاوہ خدا کے دومعبود قرار دے لو۔"

فلاف كوئى حرف زبان سے نكالا ہو، فرمايا: "مَاقُلُتُ لَهُمُ إِلَّا مَا اَمَرُ تَنِي بِهِ ، اَنِ اعْبُدُوا لِللهُ رَبِّي وَرَبَّكُمُ "اور پھرا بني گواہى كاذكركيا كها اللہ جب تك تونے مجھے ان لوگوں كے درميان ركھا اور جو يجھ بھى زبان سے نكالا اور جولفظ بھى كہااس سے توخوب واقف ہے اور بيكہ جب تك تونے مجھے ذندہ ركھا ميں نے ديكھا كہ بيلوگ كيا كرتے ہيں ،اور جب تونے اٹھاليا توان كے اعمال اور عقيدے كى نگه بانى فرمانے والا صرف تو بى تھا:

"وَ كُنْتُ عَلَيُهِمُ شَهِيداً مَّا دُمُتُ فِيهِمُ فَلَمَّا تَوَفَّيُتَنِى كُنْتَ الرَّقِيُبَ عَلَيُهِمُ ط(المائده: ١١١) كُنْتَ الرَّقِيُبَ عَلَيُهِمُ ط(المائده: ١١٥) ثاور ميں ان پرمطلع رہا جب تک ان ميں رہااور پھر جب آپ نے جھوا ٹھاليا تو آپ ان پرمطلع رہے۔'' جھوا ٹھاليا تو آپ ان پرمطلع رہے۔'' اور تا تالی شانہ کی حمد و ثنا کرتے ہوئے ہے کہا:

"وَ أَنْتَ عَلَى كُلِّ شَئِى شَهِيدٌ" (المائده: ١١١)
"اورآ پهرچزکي پورې خبرر کھتے ہيں"

اوراخیر میں وہ بات فرمائی جس کو پڑھ کر آج بھی اہل ایمان کے رونگٹے کھڑے ہوجاتے ہیں اور جس آیت کی رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم رور و کررات بھر تلاوت فرماتے رہے:

"إِنْ تَعَنْزُ بُهُمْ فَإِنَّهُمْ عِبَادُكَ وَ إِنْ تَغُفِرُ لَهُمْ فَإِنَّكَ الْكُمْ فَإِنَّكَ وَ إِنْ تَغُفِرُ لَهُمْ فَإِنَّكَ الْكَانَّةِ الْعَزِيْزُ الْحَكِيمُ ، (المائده: ١١٨) "الرَّتِ الْعَزِيْزُ الْحَكِيمُ ، (المائدة: ١١٨) "الرَّتِ النَّوْرِيرَ الرِّيرَ الْحَرَّابِ النَّالَةِ الْحَرَّابِ النَّالَةِ الْحَرَّابِ النَّالَةِ الْحَرَّابِ النَّالَةِ الْحَرَّابِ النَّالَةِ الْحَرَّابِ النَّالَةِ الْحَرَّابِ النَّالِةِ الْحَرَّابِ النَّالِةِ اللَّهُ الْحَرَّابِ النَّالُةُ الْحَرَابُ الْحَا

ا کراپ ان نوئزادی توبیا پ سے جمد سے ہیں ،اورا کراپ ان کومعاف فرمادیں تو آپ زبر دست حکمت دالے ہیں۔' لیمن اگر تو عذاب دیے تو بیہ تیرے بندے ہیں سراٹھانے کی ہمت نہیں کرسکتے، تیری بندگی پرراضی اور تیرے حکم پرخوش ہیں اور اگر توان کو بخش دے تو یہ بھی تیری شان ہے کہ اتنی معصیت اور شرک کے باوجود جب کوئی عقلی و ظاہری قانون ان کی رعایت نہیں کرسکتا تھا تو نے اپنے فضل وکرم سے ان کو بخش دیا اور اس مال میں بخشا ایک صاحب قوت وعظمت کا ہی کام ہوسکتا ہے اور وہ جو قانون کے سامنے لا چار ہواور وہ کسی کے سامنے جوابدہ ہواس کی مجال نہیں ہوسکتی کہ جس کو حاج بخش دے۔

یہ آیتیں ادب واحز ام، اللہ کی معرفت اور اس کے جلال کے آگے سر جھکانے کی بہترین مثال ہیں، بعض مفسرین نے جن میں طبری بھی ہیں، ان کا خیال ہے کہ سیاق آیت کا تقاضہ تھا کہ' و اِن تَنعُ فِر لَهُمُ فَالنَّکَ اُنْتَ الْعَوْدُ الرَّحِیُم " ہوتا مرقر آن الْعَوْدُ الرَّحِیُم" ہوتا مرقر آن کر یم نے اِنّک اَنْتَ الْعَوْدُ الرَّحِیُم " ہوتا مرقر آن کر یم نے اِنّک اَنْتَ الْعَوْدُ الرَّحِیُم کہا کیونکہ یہ موقعہ جلال وغضب کا کر یم نے اِنّک اَنْتَ الْعَوْدُ الرَّحِیُم کہا کیونکہ یہ موقعہ جلال وغضب کا ہیں مالک حقیق کے حکم کی تائید ہی کی جاسکتی تھی ، غایت ادب واحز ام میں بندہ نے کہا کہ اے اللہ تو صاحب سطوت وغلبہ ہے تیرا فیصلہ سے بردا فیصلہ بندہ نے کہا کہ اے اللہ تو صاحب سطوت وغلبہ ہے تیرا فیصلہ سے بردا فیصلہ بندہ نے کہا کہ اے اللہ تو صاحب سطوت وغلبہ ہے تیرا فیصلہ سے بردا فیصلہ بندہ نے کہا کہ اے اللہ تو صاحب سطوت وغلبہ ہے تیرا فیصلہ سے بردا فیصلہ بندہ نے کہا کہ اے اللہ تو صاحب سطوت وغلبہ ہے تیرا فیصلہ سب سے بردا فیصلہ بندہ نے کہا کہ اے اللہ تو صاحب سطوت وغلبہ ہے تیرا فیصلہ سب سے بردا فیصلہ ہیں میں مالک تھی بیانہ کی معاصوت وغلبہ ہے تیرا فیصلہ سب سے بردا فیصلہ ہیں مالے کی بعالہ کے اللہ تو صاحب سطوت وغلبہ ہے تیرا فیصلہ سب سبولیا کہ اس کا کھی تعالیہ کے ایک کو کی بیانہ کیں بیانہ کی بیانہ ک

(الشعراء ،۸۷ – ۸)

'' جس نے مجھ کو (اوراس طرح سب کو) پیدا کیا پھروہی مجھ کو toobaa-elibrary.blogspot.com (میری مصلحتوں کی طرف) رہنمائی کرتا ہے اور جو کہ مجھ کو کھاتا پلاتا ہے اور جب میں بیار ہو جاتا ہوں وہی مجھ کو شفا دیتا ہے۔''

إس آيت ميں مرض كى نسبت الله كى طرف نہيں كى اور يہيں كہا كه: وَإِذَا أَمْرَضَنِي فَهُوَ يَشُفِينُ '

اسی طرح حضرت خضر علیہ السلام کا واقعہ شی کے بارے میں ان کا یہ کہنا "فَارَدُتُ اَنُ اَعِیْبَھَا" میں نے ارادہ کیا کہ اس میں عیب بیدا کردوں یہیں کہا "فاراد ربك ان اعیبھا" اوران دولڑ کوں کے بارے میں جن کی دیوار حضرت خضر نے از سرنونغیر کی وہاں فرمایا:

فَارَادَ رَبُّكَ أَنُ يَّبُلُغَآ اَشُدُّهُمَا

(الكهف: ۸۲)

''سوآپ کےرب نے اپنی مہر بانی سے حیاہا کہ وہ دونوں اپنی جو انی (کی عمر) کو پہونچ جاویں۔''

بيواقعة قرآن كالفاظ مين اسطرح واردمواب\_

"أمَّا السَّفِينَةُ فَكَانَتُ لِمَسَاكِينَ يَعُمَلُونَ فِي الْبَحِلُ فَالَاثُ مِنْ الْكُونَ فَى الْبَحِلُ فَالَ وَرَاءَهُمُ الْبَحِلُ فَالَاثُ يَّا خُذُ كُلَّ سَفِينَةٍ غَصْباً وَامَّا الْغُلْمُ مَّلِكُ يَّا خُذُ كُلَّ سَفِينَةٍ غَصْباً وَامَّا الْغُلْمُ فَكَانَ ابَوْهُ مُومِنينِ فَخَيْشِينَا آنُ يُّرُهِقَهُمَا طُغيَاناً وَّكُفُراً وَ فَارَدُنا آنُ يُّبُدِلَهُمَا رَبُّهُمَا طُغيَاناً وَ كُفُراً وَ فَارَدُنا آنُ يُّبُدِلَهُمَا رَبُّهُمَا خَيُرًا مِّنَهُ زَكُوةً وَّاقُرَبَ رُحُماً وَامَّا الْجِدَارُ فَكُانَ لِغُلْمَيْنِ فِي الْمَدِينَةِ وَكَانَ فَكَانَ لِغُلْمَيْنِ يَيْمَيْنِ فِي الْمَدِينَةِ وَكَانَ فَكَانَ لِغُلْمَيْنِ يَتِيمَيْنِ فِي الْمَدِينَةِ وَكَانَ

تَحُتَهُ كَنُزُلَّهُ مَا وَكَانَ أَبُوهُمَا صَالِحاً ج فَارَادَرَبُّكَ أَنُ يَّبُلُغَا أَشُلَّهُ مَا الشُلَّهُ مَا الشُلَّهُ مَا وَيَسُتَخُرِجُاكَنُزَهُ مَا رَحُمَةً مِّنُ رَّبِّكَ وَمَا فَعَلُتُهُ عَنُ آمُرِي لِذَلِكَ تَاوِيلُ مَا لَمُ تَسُطِعُ عَلَيْهِ صَبَراً وَ (الكهف ٩٠-٨٢)

''وہ جوکشی تھی وہ چندآ دمیوں کی تھی جو (اس کے ذریعہ سے ) دریا میں محنت (مزدوری) کرتے تھے، سومیں نے حایا کہاس میں عیب ڈال دوں، (اور وجہاس کی بیٹی کہ)ان لوگوں سے آگے کی طرف ایک (ظالم) بادشاه تھاجو ہر (اچھی) کشتی کوزبردسی پکڑر ہاتھااورر ہا وہ لڑکا سواس کے ماں باب ایماندار تھے سوہم کواندیشہ (لعنی تحقیق) ہوا کہ بیان دونوں پرسرکشی اور کفر کا اثر نہ ڈال دے پس ہم کو بیہ منظور ہوا کہ بچائے اس کے کہان کا بروردگاران کوالی اولا ددے جو یا کیزگی (لیعنی دین) میں اس سے بہتر ہو، اور (ماں باپ کے ساتھ) محبت کرنے میں اس سے بردھ کر ہو،اور رہی دیوارسووہ دو یتیم لڑکوں کی تھی جواس شہر میں (رہتے) ہیں اور اس ( دیوار ) کے ینچان کا کچھ مال مدفون تھا (جوان کے باب سے میراث سے يہنچاہے) اوران کا باب (جومر گياہےوہ) ايك نيك آدمي تھا،سو آپ کے رب نے اپنی مہر بانی سے حایا کہ وہ دونوں اپنی جوانی ( کی عمر) کو بہنچ جاویں اور اپنا دفینہ نکال لیں آپ کے رب کی رحمت سے اور (بیسارے کام میں نے بدالہام اللی کئے ہیں ان میں سے ) کوئی کام میں نے اپنی رائے سے ہیں کیا (لیجئے) یہ ہے

حقیقت ان (باتول) کی جن پرآپ سے صبر نہ ہوسکا۔'
ان آیات میں شرکی نسبت، تو ڑنے اور منہدم کرنے کی نسبت، کسی بنی بنائی
چیز کو خراب کرنے کی نسبت انسان کی طرف ہے، اور جہاں خیر کا معاملہ ہے اس کی
نبت اللہ تعالیٰ کی طرف راجع ہے، یہی بات آپ کوسورہ فاتحہ میں بھی نظر آتی ہے کہ
"غَیْرِ الْسَمَّ خُصُّ وُ بِ عَلَیْهِمُ وَ لَا الضَّ آلِیُنَ "کہا کیونکہ غضب میں ڈالنا ایک
جابرانہ طاقت کا مظہر ہے، اور اس سے پہلے "انْعَ مُستَ عَلَیْهِمُ "میں جہاں عطا
کرنے کا ذکر ہے اس کی نسبت اللہ تعالیٰ کی طرف کی گئی، اسی طرح ماقبل کی آیت
میں جنوں کا پہر کہنا:

وَأَنَّا لَا نَدُرِى اَشَرُّ أُرِيدَ بِمَنُ فِي الْاَرُضِ اَمُ اَرَادَ بِهِمُ رَبُّهُمُ رَشَداً ، (الحن:١٠)

"اورہم نہیں جانے کہ (ان جدید پیغمبر صلی اللہ علیہ وسلم کے مبعوث فرمانے سے )زمین والوں کوکوئی تکلیف پہنچانا مقصود ہے یا ان کے رب نے ان کو ہدایت کرنے کا قصد فرمایا ہے۔"

اس میں شرکی نسبت اللہ کی طرف نہیں گی گئی نہیں کہا کہ "اشر اردت" یا آراد ربك " بلکہ "اَشْرُ اُرِیْدَ" کہا گیا مجھول کا صیغہ ہے، حالانکہ بیہ بات واضح ہے کہ "القدر حیرہ و شرہ"، جومقدرات ہیں اچھے ہوں یا برے دونوں اللہ کی طرف سے ہیں گئی۔ اسی کوشن ادب کہتے ہیں۔ ہیں گئی۔ اسی کوشن ادب کہتے ہیں۔

ایک مثال اور لیجئے جو بہت لطیف ہے کہ حضرت موسیٰ علیہ السلام بھوکے سے ان کوغذااور پانی کی ضرورت تھی تو انہوں نے دعا کے صیغہ میں جو امر کے مشابہ ہے "اطعمنی نہیں کہا بلکہ رہ فر مایا:

رَبِّ إِنِّي لِمَا أَنْزَلُتَ إِلَى مِنُ خَيْرٍ فَقِيْرٌ ﴿ (القصص: ٢٢)

''اےمیرے پروردگار(اس وقت)جونعت بھی آپ مجھ کو تھیج دیں میںاس کا (سخت) حاجت مند ہوں۔''

اسى طرح حضرت آدم عليه السلام كاكهنا:

رَبَّنَا ظَلَمُنَا أَنْفُسَنَا عَ وَإِنْ لَّهُ تَغْفِرُ لَنَا وَ تَرُحَمُنَا لَنَا وَ تَرُحَمُنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ النَّحَاسِرِينَ ، (الاعراف: ٢٣)

" اے ہمارے رب ہم نے بڑا نقصان کیا اور اگر آپ ہماری مغفرت نہ کریں گے تو واقعی ہمارا بڑا نقصان ہوجائے گا۔"

یہاں یہیں کہا کہ اللہ تونے جومیرے لئے مقدر کیا ہے اور جس کا تونے فیصلہ فرمایا ہے بلکہ ملم کی نسبت اپنی ذات کی طرف کی جوادب کا تقاضہ تھا۔ اسی طرح حضرت ابوب علیہ السلام کا پیفر مانا:

أَنِّي مَسَّنِيَ الضُّرُّ وَأَنْتَ ارْحَمُ الرَّاحِمَيْنَ ه

(الانبياء: ٨٣)

" مجھ کویہ تکلیف پہنچ رہی ہے اور آپ سب مہر بانوں سے زیادہ

مهرمان ہیں۔''

اس سے پہلے بہیں کہا کہ "فعافنی واشفنی" "دلینی مجھ کوعافیت اور شفادے۔"

حضرت بوسف عليه السلام كااينے بھائيوں اور والدے كہنا:

هذ تَاوِيلُ رُءُ يَاى مِنُ قَبُلُ قَدُ جَعَلَهَا رَبِّي حَقَّا اللهُ عَلَهَا رَبِّي حَقَّا اللهُ وَقَدُ اَحُسَنَ بِي إِذُ اَخُرَجَنِي مِنَ السِّحُنِ

(يوسف: ۱۰۰)

''یہ ہے میرے خواب کی تعبیر جو پہلے زمانہ میں دیکھا تھا، جس کو میرے رب نے سچا کر دیا اور اس نے ( یعنی خدانے )میرے ساتھ احسان کیا کہ (ایک تو) اس نے مجھے قید سے نکالا۔''

این بھائیوں کالحاظ اور احرام کرتے ہوئے یہیں فرمایا: "اذا خسر جنسی من الحب" — اور جب حضرت یوسف علیہ السلام نے اپنے بھائیوں کو یادولا یا کہ وہ لوگ بھو کے اور تنگ حالی سے مجبور ہو کر اپنے گاؤں سے نکل کر آئے تھے ان کو یہ بات یاددلائی بھی تو اس طرح کہ جب تم کوگاؤں سے نکال لا یا تھا" و جساء بہم من البدو" یہ بھی احرام کا طریقہ تھا، اور فرمایا:

مِنْ، بَعُدِ أَنْ نَزَعَ الشَّيطنُ بَيْنِي وَبَيْنَ إِخُوَتِي ط

(يوسف ۱۰۰)

"بعداس کے شیطان نے میرے اور میرے بھائیوں کے درمیان فساد ڈلوایا تھا۔"

توانہوں نے عزت نفس اور سخاوت اور ادب کاحق ادا کیا اور بیا خلاق کا بلند مقام صرف انبیاء اور پیغیبروں میں دیکھا جاتا ہے۔

قرآن کریم میں آپس کی گفتگو کا ادب واحترام ،حیا اور شرم کا جوتقاضہ ہے ال کے مطابق عمل کرنا اور الیمی گفتگو کرنا جوحسن ادب کا اعلی ترین نمونہ ہے ،ہمیں حفرت موئی علیہ السلام کے واقعہ میں ماتا ہے ، جب وہ فرعون کے قصر حکومت سے نکل کربا ہمرآئے جس کی تفصیل سورہ قصص میں ہے ، کہ جب انہوں نے "ماء مدین" کی طرف آگریناہ کی اور کہا:

"عَسى رَبِّي أَنْ يَّهُدِينِي سَوَآءَ السَّبِيُلِ. (القصص:۲۲)

"امید ہے کہ میرارب مجھ کو (کسی مقام امن کا) سیدھاراستہ چلا دےگا۔"

تو وہاں دوصا جزادیاں ، پیغمبرزادیاں ، اپنی بکریوں کو یانی پلانے کے لئے کھڑی تھیں ، اس موقع کے مکالمہ پرغور کیجئے کہ ادب کے نمو نے کس آسانی کتاب میں اس سے بہتر ملیں گے ، حضرت موئی ان سے پوچھتے ہیں کہ آپ کیا چاہتی ہیں؟ آپ کی کیا ضرورت ہے؟ انہوں نے کہا کہ میر بوالد بوڑھے ہیں جھے ان بکریوں کو پانی پلاؤں ، کو پانی پلاؤں ، کو پانی پلاؤں ، کہ بیان پران میا جزاد یوں نے بیفر مائش نہیں کی کہوہ ان کی بکریوں کو پانی پلاؤں ، ایک اجنبی مرد سے اجنبی خاتوں کا بات کرنا غایت درجہ مجبوری کی بات تھی ، لیکن ان سے فرمائش بھی نہیں کی ، اور خود حضرت موئل کا یہ کہنا "ما حصلہ کہا" آپ کی کیا حاجت اور آپ کی کیا ضرورت ہے ، ایک بہترین طرز ادا اور طریقہ کلام ہے ، سے پانی پلانے کے بعد ایک درخت کے سامیے کے نیچے کھڑے ہو جاتے ہیں ، فرعون کے شہر پلانے کے بعد ایک درخت کے سامیے کے نیچے کھڑے ہو جاتے ہیں ، فرعون کے شہر بھی حسن ادب کی ایک مثال ہے کہتے ہیں :

رَبِّ إِنِّي لِمَاأُنْزَلُتَ إِلَىَّ مِنُ خَيْرٍ فَقِيْرٌ ،

(القصص: ۲۲۲)

''اے میرے پروردگار جونعمت بھی آپ مجھ کو بھیج دیں میں اس کا حاجت مندہوں۔''

ینہیں کہتے ہیں کہ اللہ ہمیں روٹی دے یا کسی کے دل میں ڈالدے کہ آکر ہمیں کوئی کھانا کھلا دے بلکہ کہتے ہیں اے اللہ میں اسٹنی کا محتاج ہوں جوتو نے ہمارے لئے اتارا ہے' خیر' کے معنی یہاں پر' روزی' کے ہیں جیسے سورہ عادیات

میں "خیر" مال کے معنی میں ہے "انب لحب النحیر لشدید" کا ترجمہ مفسرین نے یہی کیا ہے کہ انسان مال کی محبت میں دیوانہ ہوجا تا ہے، حضرت موی علیہ السلام نے اس کنامیہ سے کام لیا اور کہا کہ اے اللہ تونے جورزق ہمارے لئے اتارا ہے ہم اس کے طلب گار ہیں۔

پھران دونوں لڑکیوں میں سے جس کے لئے حضرت موسیٰ علیہ السلام نے پانی بھراتھا شرماتی اور لجاتی ہوئی آتی ہیں، ظاہر ہے ایک اجنبی مرد کے سامنے ہے باک سے بات نہیں کر سکتی تھیں جو بچھ کہا وہ سرجھکا کر شرمیلے انداز میں بیان کیا کہ میرے والد آپ کو بلاتے ہیں تا کہ آپ نے میری بکریوں کو جو پانی بلایا ہے اس کا بدلہ دیں، جب حضرت موسیٰ وہاں پنچے اور پوری کہانی سنائی تو حضرت شعیب علیہ السلام نے کہا کہ آپ ڈرین نہیں اللہ نے آپ کو ظالم لوگوں سے نجات دی، یہاں پران آیات میں ادب واحر ام، شرم وحیا اخلاق وانسانیت، پنجمبرانہ اخلاق سب یجانظر آتا ہے، یہ قصہ جن آبیوں میں ہے وہ یہ ہیں:

وَلَمَّا وَرَدَ مَآءَ مَدُينَ وَجَدَ عَلَيْهِ أُمَّةً مِّنَ النَّاسِ يَسُقُونَ وَوَجَدَ مِنُ دُونِهِمُ امراً تَيْنِ تَذُولان جِقَالَ مَا خَطُبُكُمَا طَقَالَتَا لاَ نَسْقِى حَتَّى يُصُدِرَ الرَّعَآءُ سكه خَطُبُكُمَا طَقَالَتَا لاَ نَسْقِى حَتَّى يُصُدِرَ الرَّعَآءُ سكه وَ اَبُونَا شَيْخٌ كَبِيرٌ ، فَسَقَى لَهُمَا ثُمَّ تَوَلِّى إلَى الظِّلِّ فَقَالَ رَبِّ إِنِّى لِمَآ أُنْزَلُتَ إلَى مِنُ خَيْرٍ فَقِيْرٌ ، فَجَآءَ تُهُ فَقَالَ رَبِّ إِنِّى لِمَآ أُنْزَلُتَ إلَى مَنْ خَيْرٍ فَقِيْرٌ ، فَجَآءَ تُهُ إلَى الظِّلِ اللَّهُ مَا تَهُ مُشِيى عَلَى استِحْيَآءٍ قَالَتُ إِنَّ آبِي لِمَآ أُنْزَلُتَ إلَى مَنْ خَيْرٍ فَقِيْرٌ ، فَحَمَا تَهُ مُشِيى عَلَى استِحْيَآءٍ قَالَتُ إِنَّ آبِي يَدُعُونَ مَن يَدُونَ مِن يَدُونَ مِن الفَصَى عَلَى اللهُ تَحْفُ نَجَوُتَ مِن الْقَوْمِ الظَّلِمِينَ ، (القصص: ٣٣-٢٥)

''اور جب مدین کے یانی (لیعنی کنویں) پر <u>پہنچ</u>تو اس پر (مختلف) آ دمیوں کا ایک مجمع دیکھا جو یانی بلا رہے تھے اور ان لوگوں سے ایک طرف (الگ) کو دوعورتیں دیکھیں کہ وہ ( اپنی بکریاں ) رو کے کھڑی ہیں موسی نے (ان سے) یو چھاتمہارا کیا مطلب ہے وہ دونوں بولیں کہ (ہمارامعمول بیہے کہ) ہم (اپنے جانوروں کو) اس وقت تک یانی نہیں بلاتے جب تک سے چرواہے یانی بلا کر (جانوروں کو) ہٹا کرنہ لے جاویں ،اور ہمارے باپ بہت بوڑھے ہیں، پس (یین کر) موسی نے ان کے لئے یانی (تھینچ کران کے جانوروں کو) بلایا پھر (وہاں سے) ہٹ کرسا یہ میں جابیٹھے پھر (جناب باری میں) دعا کی کہاہے میرے پروردگار (اس وقت) جونعمت بھی آپ مجھ کو بھیج دیں میں اس کا (سخت) حاجت مند ہول، سوموی کے پاس ایک لڑکی آئی شرماتی ہوئی چلتی تھی (اور آکر) کہنے لگی کہ میرے والدتم کو بلاتے ہیں تا کہتم کواس کا صلد ہیں جوتم نے ہاری خاطر (ہمارے جانوروں کو) یانی بلادیا تھا،سوجب ان کے یاس پنجے اور ان سے تمام حال بیان کیا تو انہوں نے (تسلی کی اور) كہاكه (اب) اندیشه نه كروتم ظالم لوگواں سے نی آئے۔" صلوات الله وسلام عليهم\_

ديني آداب

ادب میں بیجی داخل ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے مردوں کو بیے کم دیا ادب میں بیجی داخل ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے مردوں کو بیجی برہنہ نہ ہوں ، بیجی کہ اگر چہوہ تنہائی میں ہوں اور انہیں کوئی دیکھ نہ رہا ہو جب بھی برہنہ نہ ہوں ، بیجی کہ اگر چہوں اور انہیں کوئی دیکھ نہ دواس کا بیدا کرنے والا ہے اور جو درحقیقت بندے کا ادب ہے اپنے مالک کے ساتھ جواس کا بیدا کرنے والا ہے اور جو

تفظیم کااور جلالت شان کالاز مہے، بعض حضرات نے کہاہے کہ ادب صرف ظاہری ہی نہیں بلکہ باطن میں بھی مطلوب ہے اگر ظاہر میں کسی نے ہے ادبی کی تو ظاہر میں اس کوبر ادی جائے گا۔

کوبر ادی جائے گا اورا گرباطن میں ہے ادبی کی تو اس کوباطن میں ہزادی جائے گا۔

عبداللہ بن مبارک رحمہ اللہ نے فرمایا: کہ جس نے ادب کے معاملہ میں بے پرواہی برتی تو سنت پڑمل کی تو فیق اس سے سلب کر لی جاتی ہے اور جو تحف سنتوں کی ادائیگی میں بے پرواہی برتنا ہے اس کو بیر ہزادی جاتی ہے کہ فرائض کی ادائیگی کی تو فیق اس سے بھی محروم رہا یعنی فرائض کی ادائیگی کی اور جو تحف اس سے بھی محروم رہا یعنی فرائض بھی اس نے ادائہیں کیا تو معرفت اللی سے محرومی اس سے بھی محروم رہا یعنی فرائض بھی اس نے ادائہیں کیا تو معرفت اللی سے محرومی اس کے لئے مقدر کردی جاتی ہے۔ اور ہو تحف کومعاملات میں، گفتگو میں، لین دین میں، حسن ادب کی تو فیق ملی اس کے اعمال کی قبولیت کا امکان بڑھ جاتا ہے، مقصود ہے کہ اللہ ادب کی تو فیق ملی اس کے اعمال کی قبولیت کا امکان بڑھ جاتا ہے، مقصود ہے کہ اللہ تعالیٰ کے ساتھ ادب کا مطلب ہے دین پڑمل کرنا اور اس کے بتائے ہوئے اصول پر قعالیٰ کے ساتھ ادب کا مطلب ہے دین پڑمل کرنا اور اس کے بتائے ہوئے اصول پر فعالی کے ساتھ ادب کا مطلب ہے دین پڑمل کرنا اور اس کے بتائے ہوئے اصول پر فعالیٰ کے ساتھ ادب کا مطلب ہے دین پڑمل کرنا اور اس کے بتائے ہوئے اصول پر فعالی کے ساتھ ادب کا مطلب ہو بیان پڑمل کرنا اور اس کے بتائے ہوئے اصول پر فعالی کے ساتھ ادب کا مطلب ہو بیان پڑمل کرنا اور اس کے بتائے ہوئے اصول پر فعالی کے ساتھ ادب کی میں کرنا ہو بیان پڑمل کرنا اور اس کے بتائے ہوئے اصول پر فیان کی میں کرنا ہو بیان کرنا ہو بیان کرنا ہو کرنا ہو بیان کے ساتھ کی کرنا ہو کرنا

ایک چیز ہوتی ہے 'ادب' دوسری چیز ہوتی ہے تا دب ایعنی مل کے تقاضہ کو کدا پورا کرنا، اگر فطری طور پر مزاج اور معاملات اور طبیعت میں ادب کا مادہ کم ہے توادب کا مفہوم ہجھ کر اور اللہ کی رضا پر یقین کر کے ایسے کام کرنا جوادب کا تقاضہ ہم اس کو'نتا دب' کہتے ہیں، مثلاً قرآن کریم کی تلاوت کرتے وقت ایک خاص ادب اور وقار اور احتر ام کمحوظ رکھا جائے ، کہ تلاوت کے وقت قبلہ روہ کو کر بیٹھنا، سرکو ڈھکنا، قرآن کریم کو تک یہ یار طل پر رکھنا یہ سب تا دب ہے، جس کی صراحت کے ساتھ کہیں قرآن کریم کو تک یہ یار تا دب کے مظاہر دیکھنے کے بعد صاف محسوس ہوتا ہے کہ یہ مطلوب ہے، قرآن کریم میں ہدایت ہے کہ جونماز کو جار ہا ہواس کو اچھے کپڑے میسر مطلوب ہے، قرآن کریم میں ہدایت ہے کہ جونماز کو جار ہا ہواس کو اچھے کپڑے میسر مطلوب ہے، قرآن کریم میں ہدایت ہے کہ جونماز کو جار ہا ہواس کو اچھے کپڑے میسر مطلوب ہے، قرآن کریم میں ہدایت ہے کہ جونماز کو جار ہا ہواس کو اچھے کپڑے میسر مول وہ بین لے قرآن میں آیا ہے۔

خُذُو ازِیُنتَکُم عِنُدَ کُلِّ مَسُجِدٍ (الاعراف:۳۱) ""تم مسجد کی ہرحاضری کے وقت اپنالباس پہن لیا کرو۔" بیعبادت کاتا دب ہے۔

قرآن کریم کی تلاوت اور تدبر یعنی اس کے معنی پرغور کرنا، بلندترین اجر کا کام ہے اور اس کے سلسلہ میں فرمایا گیا ہے۔

أَفَلا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ (محمد: ٢٣)

"تو کیا پہلوگ قر آن میں غور نہیں کرتے"

کیونکہ اس میں علم معرفت ہے، احکام خداوندی کی جمنوعات سے بچنے کی ہرایت ہے، شعائر کی تعظیم جومطلوب ہے اس کا تھم ہوارجن چیزوں کوترام قراردیا گیا ہے اس سے بچنا بیا ایک قریب ترین ، آسان ترین ، اور مجبوب ترین راستہ ہم معرفت اللی کا ، اللہ تعالیٰ کی رضا مندی کے حصول کا اور دل سے اللہ کی طرف مائل ہونے کا ان کے بارے میں فرمایا گیا ہے۔

"إِنَّ مَاالُمُؤمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجلَتُ قُلُوبُهُمُ وَإِذَا تُكِرَ اللَّهُ وَجلَتُ قُلُوبُهُمُ وَإِذَا تُكِنَّ اللَّهُ وَجلَتُ قُلُوبُهُمُ وَإِذَا تُلِيَّتُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ زَادَتُهُمُ اللَّهُ وَإِذَا تُلِيَّتُ عَلَى رَبِّهِمُ اللَّهُ وَإِذَا تُلِيَّتُ عَلَى رَبِّهِمُ اللَّهُ وَإِذَا تُلِيَّ مَاناً وَعلى رَبِّهِمُ يَتُوكَ كُلُونَ وَالانفال ٢٠)

"دبس ایمان والے تو ایسے ہوتے ہیں کہ جب (ان کے سامنے)
اللہ تعالیٰ کا ذکر آتا ہے تو ان کے قلوب ڈرجاتے ہیں اور جب اللہ
کی آیتیں ان کو پڑھ کرسنائی جاتی ہیں تو وہ (آیتیں) ان کے ایمان
کو اور زیادہ (مضبوط) کردیتی ہیں اور وہ لوگ اپنے رب پر تو کل

کرتے ہیں۔'' اور اللہ تعالیٰ کے حضور ادب کا تقاضہ اس کی ذات پاک کی طرف دعا سے

متوجه وناب، ارشاد فرمایاب:

"قُلُ مَا يَعُبَوُّا بِكُمُ رَبِّي لَوُ لَا دُعَاءُ كُمُ فَقَدُ كَذَّبُتُمُ فَسَوُ فَ يَكُو نُ لِزَاماً ، (الفرقان: ٢٤)

'' آپ (عام طور پرلوگوں سے )-کہ دیجئے کہ میرارب تمہاری ذرا بھی پروانہ کرے گا اگرتم عبادت نہ کروگے، سوتم تو (احکام الہيكو) جھوٹا سمجھتے ہوتو عنقریب بیر (جھوٹاسمجھنا تمہارے لئے )وبال (جان) ہوگا۔''

ارب نبوی کے چند نمونے

رسول كريم صلى الله عليه وسلم نے ذكر وشكر كى توفيق الله سے مانگى ہے اور حسن ادب کی دعا کی ہے جیسا کہ اس دعامیں ہے:

"اللهم اعنى على ذكرك وشكرك وحسن

اوراس طرح الله تعالی کی حمد و شا، اس کی شبیج کرنا، اس کے انعامات پر شکرادا کرناانسان کا فرض ہے اس فرض کو وہی ادا کرتا ہے جس کو اللہ تعالی نے تو فیق عطا فرمائی ہے، اللہ کا ارشاد ہے۔

وَإِنْ تَعُدُّوا نِعُمَةَ اللَّهِ لَا تُحُصُوهَا ط

(ابراهیم :۳۲۳)

"اورا گرالله تعالی کی نعمتیں شار کرنے لگوتو شار میں نہیں لاسکتے۔" عبدالله بن مبارك رحمه الله تعالى كاحسانات ميس اس امركوبهي شاركرت ہیں کہوہ اپنے اسائے حسنی کو وسیلہ بنا کر دعا کرنے والے کی دعا قبول فرما تا ہے، اور الله سے پناہ مانگتے رہنا، استغفار کرتے رہنا، اس سے ہمیشہ مدد چا ہنا اور اس کی طرف

تضرع کرتے رہنا تو کل اور تمام امور میں اس کا سہار الینا تقرب الی اللہ کا ذریعہ ہے اور بید دریعہ بھی عطا کرنے والا اللہ ہے۔

عبادت میں اللہ تعالیٰ کے حضور ادب واحترام کو محوظ رکھنا

حضرت ابن قیم نے کہا کہ میں نے شیخ الاسلام ابن تیمیہ کو کہتے سنا ہے کہ نماز کا ادب رہے کہ بندہ اپنے رب کے آگے سرجھ کائے کھڑا ہواس کی نگا ہیں زمین کی طرف ہوں۔ کی طرف ہوں، اس کی آئیھیں اوپر کی جانب نہ اٹھی ہوں۔

عبادت میں اللہ کے حضور احرام وادب کا تقاضہ نماز میں پرسکون کھڑے ہونا، اسی کو' دوام' کہتے ہیں، جس کے بارے میں یہ آیت نازل ہوئی ہے:
الَّذِیْنَ هُمُ عَلَی صَلُو تِهِمُ دَآئِمُونَ ، (المعارج، ۲۳)

''مگروہ نمازی (یعنی مومن) جواپی نماز پر برابر توجہ رکھتے ہیں۔'

#### (الحجرات:١١٦)

"اے ایمان والو! الله اور رسول (کی اجازت) سے پہلے تم سبقت مت کیا کرو،اوراللہ سے ڈرتے رہو بے شک اللہ (تمہارے سب اقوال کو) سننے والا اور (تمہار ہے سب افعال کو) جاننے والا ہے، اے ایمان والوتم اپنی آوازیں پیغمبر کی آواز سے بلندمت کیا کرواور ندان سے ایسے کھل کر بولا کر وجیسے تم ایک دوسرے سے کھل کر بولا كرتے ہو بھى تمہارے اعمال برباد ہوجائيں گے اورتم كوخر بھى نه ہوگی، بےشک جولوگ اپنی آواز وں کورسول اللہ کے سامنے بیت رکھتے ہیں بیلوگ وہ ہیں جن کے قلوب کواللہ تعالیٰ نے تقویٰ کے لئے خاص کردیاہے،ان لوگوں کے لئے مغفرت اور اج عظیم ہے۔" اس آیت کا حکم قیامت تک باقی رہے گا،اور بھی منسوخ نہیں ہوا، آیے کے وجودگرامی کابدل آپ کی سنت مطہرہ ہے جو آپ کی وفات کے بعد بھی موجود ہے اور اس سے تجاوز کرنا ایسا ہی ہے جیسا کوئی آپ کی زندگی میں تجاوز کرتا ،اور کسی صاحب عقل کے نزد یک ان دونوں میں کوئی فرق نہیں ہے۔

مجاہد کا کہنا ہے کہ رسول اللہ علیہ وسلم سے آگے برا صنے کی کوشش نہ کرو، اور نہ ان کی بات کو آگے رکھو، ابوعبیدہ کہتے ہیں کہ عربوں کا قول ہے کہ امام کے سامنے نہ براھو، اپنے باپ کے سامنے نہ براھواس کا مطلب بیہ

ہے کہ کسی بات کا حکم دینے یارو کئے میں جلدی نہ کرو، جب تک کہ تہمیں اس کی اجازت حاصل نہ ہو، ادب میں بیجھی داخل ہے کہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم کی آواز پراپنی آواز نہ بڑھاؤ کیونکہ اس سے سارے اعمال ضائع ہوجا ئیں گے، بجھنے کی بات یہ ہے کہ جب رسول الله صلی الله علیہ وسلم کے سامنے ان کی آواز سے اپنی آواز بلند کرکے بولناممنوع قرار دیا گیا ہے تو اپنی رائے کو حضور کی رائے پرآگے بڑھانا اور این نتائج افکارکوآپ کی سنت پراورجوآپ سے آگے ہیں اس سے فائق بتانایا قابل ترمیم بتانا کب قابل برداشت ہوسکتا ہے آپ کے سامنے ادب کا تقاضہ یہ بھی ہے کہ رسول الله صلى الله عليه وسلم كواليي آواز مين نه بكاروجس طرح البيخ لو گول كوآبي مين بگارا کرتے ہو،آپ کی گفتگو سننے اور آپ کے ارشادات پراپنے دل ور ماغ کومرکوز كرناية بھى ہے كہ جب آپ كوئى خطبەد سے رہوں يا جہاد كى تلقين كررہے ہوں يا لوگول کی تنظیم کررہے ہوں یا کسی موقع پر ہدایت فرمارہے ہوں توایسے موقع پر کسی کومجلس سے ٹلنانہیں جا ہے ،اور کسی عذر کی بنا پر بغیر اجازت لئے مجمع سے نکلنانہیں حاہے ، ارشاد ہے:

إِنَّمَا النَّهُ وَرَسُولِهِ وَإِذَا كَاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَإِذَا كَالُهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ لَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّه

''بس مسلمان تو وہی ہیں جواللہ پراوراس کے رسول پر ایمان رکھتے
ہیں اور جب رسول کے پاس کی ایسے کام پر ہوتے ہیں جس کے
لئے جمع کیا گیا ہے (اورا تفاقا وہاں سے جانے کی ضرورت پر تی
ہے) تو جب تک آپ سے اجازت نہیں جاتے۔''
ابن قیم نے ''زادالمعاد'' میں براہ راست احادیث سے احکام کو جمع کر کے یا

امامابن تیمیہ کے حوالہ سے جو بتایا ہے اس میں کسی چوں چرا کی گنجائش نہیں ہے مگروہ مقدار میں اس قدر زیادہ ہیں کہ ایک ممل جلدا نہی آ داب مرشمل ہو سکتی ہے۔

اس موضوع کوختم کرنے سے پہلے ادب کے موجودہ معنی اور اصطلاحی مفہوم کوخضر اعرض کرنا جا ہتا ہوں کہ لغت کے اعتبار سے ادب کے معنی ہیں کھانے پر پچھ لوگوں کواکٹھا کرنا، اخچھی عادات اور عقل سلیم کے نزدیک جو محمود اور پسندیدہ سیس ہیں ان کوابی عادات میں جمع کرنا اخلاق کا ادب ہوا، اور یہی مفہوم پہلی ، دوسری اور تیسری صدی کے آخریک سمجھا جاتا رہا، بعد میں اہلی فارس کی توسع پسندی نے عام لٹر پچرکو بھی صدی کے آخریک سمجھا جاتا رہا، بعد میں اہلی فارس کی توسع پسندی نے عام لٹر پچرکو بھی

ادب میں داخل کردیا۔

جیما کہ او پرعرض کیا گیا کہ یہ لفظ قرآن اور حدیث میں لٹریج کے معنی میں وارخیس ہوا ہے، اور نہ تیسری صدی ہجری تک لوگ زبان کی صنعت یا تحریکی صنعت کوادب کہتے تھے، کین اس لفظ سے قطع نظر ادب کا جو مفہوم ہے وہ دوسرے لفظ سے تعبیر کیا گیا ہے جس میں لفظ '' جواجہام ہی نہیں اصوات اور الفاظ تک کے لئے سیم کیا گیا ہے جس میں لفظ '' تحسیر کیا گیا ہے جس میں لفظ '' کویا ایکھ لئے صنعت کی بات کرویا ایکھ لئے صنعت کی بات کرویا ایکھی اجھے ہونا ضروری ہیں اردو کا ایک طریقہ پر بات کرو، اچھی بات کے لئے الفاظ بھی اجھے ہونا ضروری ہیں اردو کا ایک محاورہ ہے" عروس جمیل کے لئے لباس حریرز یب دیتا ہے"۔ اور موجودہ اصطلاح میں محاورہ ہے" عروس جمیل کے لئے لباس حریرز یب دیتا ہے"۔ اور موجودہ اصطلاح میں اس کے مقابلہ میں قرآن کریم میں دولفظ آئے ہیں ، اس کے مقابلہ میں قرآن کریم میں دولفظ آئے ہیں ، اس کے مقابلہ میں قرآن کریم میں دولفظ آئے ہیں ، اس کے مقابلہ میں قرآن کریم میں دولفظ آئے ہیں ، اس کے مقابلہ میں قرآن کریم میں دولفظ آئے ہیں ، اس کے مقابلہ میں قرآن کریم میں دولفظ آئے ہیں ، اس کے مقابلہ میں قرآن کریم میں دولفظ آئے ہیں ، اس کے مقابلہ میں قرآن کریم میں دولفظ آئے ہیں ، اس کے مقابلہ میں قرآن کریم میں دولفظ آئے ہیں ، اس کے مقابلہ میں قرآن کریم میں دولفظ آئے ہیں ، ارشادہ ہوا۔ "لغو" اور" کذب "ارشادہ ہوا۔

لاَ يَسُمَعُونَ فِيهَا لَغُوَّا وَّلاَ كِذَّاباً (الانبياء: ٣٥)
"وہال نہ کوئی بیہودہ بات سنیں گے اور نہ جھوٹ۔"
کثرت استعال ہے مصنوعی کلام ،غریب الفاظ ، پیچیدہ ترکیب اور ڈھلے ہوئے جملے ادب کہے جانے گئے ، جن کاحسن ادب سے کوئی تعلق نہیں اور اس زمانہ

میں فن لسانیات نے اور بھی تحدید کر دی ہے کہ وہ بات جو بے تکلف اہل زبان استعال کرتے ہیں وہی ادب ہے اور جہاں الفاظ کی نشست ایک صنعت کا درجہر کھتی ہے وہ سوءادب ہیں۔

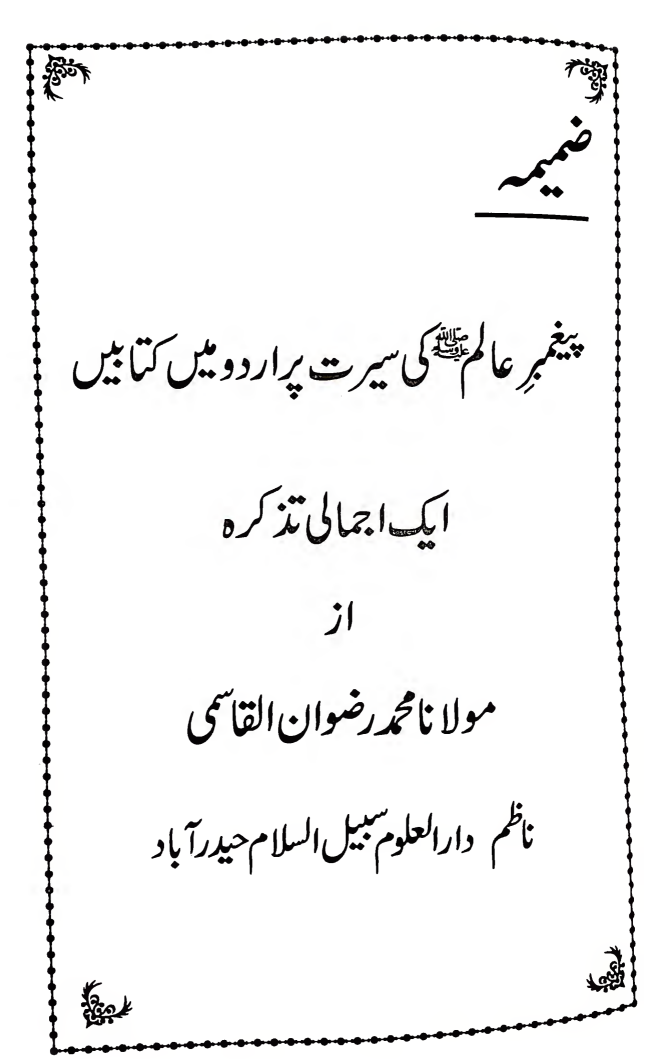
مجمی ادب مصنوعی اور جذباتی ہے، یہاں نفسیات کی رعایت نہیں ہے، شاہی دربار کے مصاحبوں اور قصیدہ خوانوں کی ایجاد کردہ صنعت کو ادب کہتے ہیں۔'' تاریخ الاً دب العربی''میں حسن الزیات نے المبرّ دیے حوالہ ہے کھا ہے کہ جب عربوں نے اپنی زبان کواریانیوں کے مقابلہ میں کمترسمجھا اور اس وقت سے افراد کے لئے اور افراد میں بھی حکام اور ان سے رسوخ رکھنے والوں کے لئے جناب، حضرت، خداوندِ ملک وملت کے الفاظ کالا ناادب سمجھا جانے لگا،عربی میں ال كاسراغ يانچويں چھٹی صدی تكنہيں ملتا، إلّا بيركه ابن المقفّع قتم كے ادباء جب ترجمول کے چور درواز ول سے عربی ادب میں دخیل ہوئے تو انہوں نے دنیوی وجاہت رکھنے والوں کے لئے بڑے بڑے القاب تصنیف کئے مثلاً قدوۃ الدین والدنيا ،سراج السالكين ، زبدة العارفين ،مولا نا ومولى الكل ، فلا ل ابن فلا ل خلد الله ملكه وسلطانه كها جانے لگا، جبكه عربی زبان میں ایک شخص كواحر ام سے پیارنا ہوتو اس کی کنیت کاسہارالیا جاتا ہے یا ابن فلاں یا اُبا فلاں۔ پھراریان سے بینام نہاد ادبی طریقہ اردو میں منتقل ہوا تو مشائخ اور علمائے کرام کے لئے دو دو سطر کے القاب لکھے جانے گے اور ان کو ادب سمجھا گیا۔ اور مضحکہ خیز بات یہ ہے کہ حضرات خلفائے راشدین ، صحابہ کرام ، کبار تا بعین اور محدثین کے لئے صرف ''حضرت'' کالفظ کافی سمجھاجا تاہے۔

عربی ادب کی روح اس تفتع سے بڑی تھی اور آج بھی بڑی ہے۔قرآن کااحسان ہے کہ اس نے ادب کے تیجے رُخ کی عملی تعلیم دی جوانتہائی ضروری تھی۔

## مصادرومراجع

```
آیات قرآن کریم کے ترجے اکثر وبیشتر حضرت مولا نااشرف علی تھانوی ا
كترجمهُ قرآن سے اخد كئے گئے ہیں۔
احادیث نبویہ كے حوالوں میں ''نضر ة النعیم'' کشنے صالح عبداللہ حمید براعتماد
                                              کیا گیاہے۔
                          س زادالمعاد ابن القيم الجوزيير
                      م سيرة النبي علامه سيرسليمان ندوي
          ۵- اصح السير مولانا ابوالبركات عبد الروّف دانا بوريًّ
                      خطبات مدراس علامه سيدسليمان ندوي
                                                           _4
                    ے۔ النبی الخاتم مولانا مناظر احسن گیلائی ا
                    ٨۔ رحمة للعالمين قاضى سليمان منصور بورگ
                               9۔ لسان العرب ابن منظور
                 ١٠ اقرب الموارد سعيد الخورى الشرتوني اللبناني
                           مجمع بحارالانوار علامه بثني تجراتي
                                                           _11
                                            ۱۲۔ سیرة ابن ہشام
                                         الله مغازی ابن اسحاق
                   حضرت شاه ولى الله د بلوگ
                                          حجة اللدالبالغه
                                                            سار
          toobaa-elibrary.blogspot.com
```

10- مجم المصطلحات والفروق اللغوية ابوالبقاء كهمنوى تعدنان درويش جم الممصرى موسسة الرساله، بيروت ١٩٩٣ ١٩٠ ١٦٠ مباحث في علوم القرآن ١٩٠ المتجر الرائح في ثوب العمل الصالح للحافظ الدمياطي تعبدالله حجاب القاهره، دارالتراث الاسلامي ١٩٠ مجموعة الرسائل الكبرى ابن تيميه، القامره، م ١٣١٣ه ١٩٠ النبوة والانبياء ابوالحس على الندوى ١٩٠ المتخلص في تزكية الأنفس القاهره دارالسلام، توزيع عام ١٩٩٥ ١٠٠ مندالا مام احمد بن ضبل المكتب الاسلامي بيروت مصادرالسيرة النبوية وتقديمها فاروق الحماة المغرب، الدارالبيهاء، دارالثقافة درت



#### المالحالية

## تنين بنيادي تعليم

اَدِّبُوا اَوُلَادَكُمْ عَلَى تَلَاثِ خِصَالٍ، حُبِّ نَبِيِّكُمْ، وَ حُبِّ الْمُرُآنِ فِي اللهِ وَ اللهُ وَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ يَوُمَ لَاظِلَّ إِلَّا ظِلَّهُ مَعَ اَنْبِيَائِهِ وَ اَصُفِيَائِهِ وَ اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْهِ وَ اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الل

معلم انسانیت رحمتِ عالم السلیم کارشادِ گرامی ہے: ''اپنی اولاد
کو تین باتوں کی بنیادی طور پر تعلیم دو، یہ تعلیم اُسے (۱) اپنے نبی
کی محبت (اور اس کے تقاضے) سے آشنا کردے، (۲) نبی کے
اہلِ بیت (وسیع معنی ومفہوم میں) کی محبت اس کے دل میں گھر کرجائے
(۳) قر آن کی تلاوت اس کی زندگی کا محبوب مشغلہ بن جائے۔
یا در کھو! حاملین قر آن ، اس دن ، انبیاء، اور اصفیاء کے ساتھ،
اللہ کے سابیمیں ہوں گے ، جس دن اللہ کے سابیہ کے علاوہ کوئی
اور سابید نہوگا۔''

# پیغمبرعالم علیسائی کی سیرت براردومی کتابین

### ایک اجمالی تذکره

پیغمبر عالم اللی کسیرت کی عظمت کے پیشِ نظریہ بات بلاخوف تردید ہی جاسکتی ہے کہ اس موضوع کے عُشّاق نے کتابوں، مقالوں اور مضامین کا ایسا گرانفذر فرخیرہ تیار کردیا ہے جس کی نظیر سیرت وسوائح کی تاریخ میں نہیں مل سکتی ۔ سیرت محمد گ کا پیتاریخی پہلوکتنا مضبوط، روش، واضح اور امتیازی نوعیت کا ہے، اس کا اندازہ مولانا سیرسلیمان ندوگ نے اپنی کتاب "خطبات مدارس" کے تیسر بے خطباور مولانا شبلی نعمائی سیرسلیمان ندوگ نے اپنی کتاب "خطبات مدارس" کے تیسر بے خطباور مولانا شبلی نعمائی اور مولانا عبدالرؤف دانا پوری نے علی التر تیب" سیرت النی "اور" اصح السیر " کے مقدمہ میں جو بچھ کھا ہے، اس کے مطالعہ سے کیا جاسکتا ہے۔ ایک بردی بات سیر ہے مقدمہ میں جو بچھ کھا ہے، اس کے مطالعہ سے کیا جاسکتا ہے۔ ایک بردی بات میں موجود ہے۔ اور اس میں اضافہ در اضافہ ہی ہوتا چلا جارہا ہے۔

سے ہے جو براہِ راست عرب سے آکر ہندوستان کے ساحلی علاقوں میں آباد ہوا، جنوبی ہند میں اس خاندان کی وجا ہت دبلی میں حضرت شاہ ولی اللہ کے خاندان کی وجا ہت دبلی میں حضرت شاہ ولی اللہ کے خاندان کی وجا ہت سے کم نہیں۔ قاضی صاحب کا مقبرہ جا مع مسجد مدراس میں ہے، بیام وفضل کے اعتبار سے یکنائے روزگار تھے، متعدد دکتا ہیں ان کے قلم سے نکلیں، جن میں وفوا کو بدریہ کوایک خاص مقام حاصل ہے، سیرت کے موضوع پر بیا یک نہایت کامیاب کتاب ہے ، بروے سائز پر (۱۹۴۸) صفحات پر مشمتل ہے۔ عنوانات، کامیاب کتاب ہے ، بروے سائز پر (۱۹۴۸) صفحات پر مشمتل ہے۔ عنوانات، اصحابِ بدر کی تعداد (۱۳۱۳) ہے، سب سے پہلے ۱۲۲۳ھ میں مدراس میں شائع ہوئی، اس کے بعد عام مقبولیت کی وجہ سے مختلف شہروں سے طبع ہوتی رہی، والی کوکن میرعثمان علی خال مرحوم کے عہد میں موسول میں شمس المطابع پر لیس حیراآباد سے جھیبی، اگر چاس کی اردوسوسال سے زیادہ پرانی ہے مگر اس ذمانہ کے اعتبار سے زبان وادب کی خوبی اس میں موجود ہے۔

زمانی تقدم کے اعتبار سے دوسر نے نمبر پر'' تواریخ حبیب الن' کا ذکر کیا جاسکتا ہے، یہ کتاب مولا نامفتی محمد عنایت احمد کی ہے، سیرت پر نہایت معتبر اور متند ہے، حروف بہی کے اعتبار سے نام تاریخی ہے، جس سے ظاہر ہوتا ہے کہ یہ کتاب ۵ کا الله میں گئی، تیسر نے نمبر پر سرسیدا حمد خال گی کتاب '' خطبات احمد یہ' کا نام لیا جاسکتا ہے میں کتاب سرسید نے سرولیم میور کی کتاب '' لائف آف محمد'' (چار جلدیں) کے جواب میں نہایت جوش وخروش اور عشق نبوی سے سرشار ہو کر کھی تھی۔ اس میں کا اخطبات اور مصنف بعض مسائل اور واقعات میں جمہور علماء کے نقطہ نظر سے ہٹ گئے ہیں، تاہم مصنف بعض مسائل اور واقعات میں جمہور علماء کے نقطہ نظر سے ہٹ گئے ہیں، تاہم مصنف بعض مسائل اور واقعات میں جمہور علماء کے نقطہ نظر سے ہٹ گئے ہیں، تاہم مصنف بعض مسائل اور واقعات میں جمہور علماء کے نقطہ نظر سے ہٹ گئے ہیں، تاہم میں تیں اسلام اور پیغمبر اسلام پر کئے گئے شبہات میں تاہم در تک از الہ ہوتا ہے، شروع کی کتابوں میں ایک مختصر کتاب '' رسالہ کا بہت حد تک از الہ ہوتا ہے، شروع کی کتابوں میں ایک مختصر کتاب

Will.

آغانے اسلام " ہے، جس کے مصنف مولانا ابو محمد عبد اللہ انصاری ناظم محکمہ دینیات مدرسۃ العلوم علی گڑھ ہیں، یہ کتاب ۲ سامے میں دہلی سے شائع ہوئی تھی۔ اسی دور کی مشہور ومعروف کتاب نشر الطیب فی ذکر النبی الحبیب" بھی ہے جو مولانا اشرف علی تھانوی ( ۱۳۲۲ اے ۱۲۸ ھ) کی تصنیف کردہ ہے، ملمی اور متندہونے کے لئے مولانا کا نام کافی ہے، نبی کی محبت اور اتباع کا دل میں شوق ابھارتی ہے، واقعہ معراج پر بحث نہایت نفیس ہے، اس سلسلہ میں اسرار وحکم خوب بیان کئے گئے ہیں، پہلی دفعہ کھنؤ سے ساسا ہے میں شائع ہوئی۔

چودھویں صدی ہجری کے وسط سے پہلے سیرت پر دعظیم الشان کتابیں تقریباً ایک ساتھ کھی گئیں،ان دونوں کتابوں کی تصنیف کے اصل محرّ ک سیرت کے مشہور واعظ مولانا شاہ سلیمان بھلواروگ (۱۳۵۴-۲۷۱۵) ہیں،ان ہی کی تجریک پرایک طرف ان کے ہم نام قاضی محدسلیمان منصور بوریؓ نے کام کا آغاز کیا جو "رحمة للعلمین" کی شکل میں تین جلدوں میں انجام پایا، دوسری طرف مولانا شبلی نعمائی (۱۳۳۲ م۱۲۵ م) نے ''سیرت النبی'' کی ابتدائی،جس کی تکمیل ان کے شاگر درشید (مولانا تھلواروی کے ہم نام اور ہم وطن ہی) مولا ناسید سلیمان ندوی (۱۳۷۳-۱۳۰۱ه) نے کی۔ "رحمة للعلمين" كے مصنف نے اس كتاب كى تصنيف ميں اسلامي كتابوں کے علاوہ دیگر مذاہب کی بہت سی کتابوں سے استفادہ کیا ہے ، عیسائیوں اور غیرسلمول کے اعتراضات اور شبہات کے جواب دیئے گئے ہیں، بعض مباحث دوسری کتب سیرت کے مقابلے میں نے اور اچھوتے ہیں، زبان سادہ وصبیح، انداز بیان المُسته وشگفته اور حُبِ نبوی میں رجا بسااور طرنه استدلال عام فهم ، دلجیب اور متین ہے۔ عالم اسلام کے بلندیا یہ عالم دین ومتاز صاحبِ قلم مولانا سید ابوالحس علی ندوی نے اس کتاب سے بھر پوراستفادہ کا ذکر والہانہ انداز میں کیا ہے، پہلی جلد مواہ میں

شائع ہوئی، ہرسہ جلد کے مجموعی صفحات (۱۲۵۴)ہیں۔

دوسری کتاب سیرت النبی کی پہلی دوجلد ہیں مولا ناشلی نعمائی کے قام اعجازر قم سے
تیار ہوئی ہیں جن میں ان کے انتقال کے بعداضا فہ وتر میم اور تیسری جلد سے ساتویں
جلد تک تصنیف کا کام مولا نا سیرسلیمان ندوگ نے انجام دیا جوان کے طاقتور قلم کا
شاہکار کارنامہ ہے۔ یہ کتاب نہایت علمی اور تحقیق ہے، زبان و بیان حد درجہ معیاری
ہے، اس کی تر تیب میں قرآنی آیات اور احادیث سے کافی استفادہ کیا گیا ہے، اس
میں مستشرقین کے اعتراضات اور عقلی شبہات کا از الہ بھی ہے، وسعتِ معلومات میں
سیرت کے ساتھ دینیات کی انسائیکو پیڈیا کا درجہ رکھتی ہے۔ کل عنوانات (۲۱۰۵)
اور جملہ صفحات (۴۲۸۰) ہیں، پہلی جلد پہلی دفعہ وسلاء میں شائع ہوئی تھی۔

سیرت کی کتابول میں ایک اہم کتاب "اصح السیر" ہے، پختہ معلومات اور متندروایات کے اعتبار سے کتاب کا نام نہایت موزول ہے، محد ثانہ حقیق و نفیش اور فقیہانہ شان وبصیرت کی آئینہ دار ہے، غزوات کا حصہ خاص طور پر قابل ذکر ہے، اہل علم کے لئے اس کا مطالعہ علمی و قار میں اضافہ کا باعث ہے۔ دارالعلوم دیو بند کے سابق شیخ الحدیث مولانا سید فخر الدین (جن سے راقم الحروف کو سیح بخاری پڑھنے کی سعادت حاصل ہوئی ہے) صحیح بخاری کے درس میں اکثر اس کتاب کا حوالہ دیت سے مصنف مولانا صحیح بخاری اور قار میں بہلی بارشائع ہوئی۔ صفحات ہے، اصلاح میں بہلی بارشائع ہوئی۔

ای طرح کی ایک معتدل، متوازن اور تحقیقی کتاب "سیرت المصطفیٰ" مولانا محد ادریس کاندهلویؓ (۱۳۹۴ – ۱۳۱۸ه) کی ہے، یہ تین حصول میں ہے، جملہ صفحات (۱۵۲۸) ہیں، (بعد میں یہ کتاب دوجلدوں میں بھی شائع ہوئی) غالبًا یہ ۱۳۵۸ میں کھی گئی ۔ کتاب کا انداز محد ثانہ اور متحکمانہ ہے۔ سیرت کے جن

مصنفین نے بعض مسائل میں مستشرقین اور پورپ کے فلاسفروں سے مرعوب و خوفز دہ ہوکر مٹوکریں کھائی ہیں، ان کی طرف مثبت انداز میں توجہ دلا کر صحیح نقطہ نظر پیش کرتے ہوئے فلم اور فکر کی اصلاح کا پیغام دیا گیا ہے۔ جہاداور تشبہ کی حقیقت اور غزوات کے واقعات، تفصیل سے بیان کئے گئے ہیں، سیرت کی جو ہر شناس نگاہوں میں اس کتاب کی بروی عظمت ہے، اس کا مطالعہ یقین میں تازگی، چشم میں کشادگی اور بصیرت میں پختگی عطا کرتا ہے۔

علم وفضل کی دنیا میں مولانا سید مناظر احسن گیلائی (۱۳۷۵-۱۳۱۰ه) ایک امتیازی حیثیت کے حامل ہیں، ان کے قلم گہر بارسے نکلا ہوا ایک ایک لفظ، اربابِ علم وفکر سے خراج تحسین وصول کرچکا ہے۔

سیرت پران کی کتاب "النبی الخاتم" ہے، جوان کے رشحاتِ علمیہ کا بہترین شاہکاراور" دریا بکوزہ" کا صحیح مصداق ہے، انداز و بیان اور مضامین کی ندرت کے اعتبارے بیکتاب سیرت میں بڑی نرائی، البیلی اورا چھوتی ہے۔ اپنی ان حیثیتوں کے لخاسے شاید بیہ کی ہواور آخری بھی، تصریحات کا کام اشارات ورموز سے لیا گیاہے، لخاظ سے شاید بیہ کی ہواور آخری بھی، تصریحات کا کام اشارات ورموز سے لیا گیاہے، نتائج کی طرف مؤثر انداز میں توجہ دلائی گئی ہے۔ پڑھتے جائے، جھومتے جائے اور دل ود ماغ کوتازہ کرتے جائے۔

"النبی الخاتم" میں بلیغ اور دعوت الی الحق کے نقط نظر کوزیادہ پیش نظر رکھا گیا ہے۔

یہ کتاب شروع سے آخر تک نہایت دلجیب ہے، لکھنے والے کے اندر عشق کی آگ گی ہوئی ہے اور اس کے دل کا سوز وگداز چھلکا پڑتا ہے، اس کتاب سے وہ لوگ زیادہ فائدہ اٹھا ئیں گے اور لطف اندوز ہوں گے جو پہلے سے سیرت کے واقعات سے باخر ہوں، اور گہری نظر سے دو تین بار اس کتاب کو پڑھیں، یہ کتاب مولانا نے باخر ہوں، اور گہری نظر سے دو تین بار اس کتاب کو پڑھیں، یہ کتاب مولانا نے حیر رآباد میں جناب عبد المجید قریثی کی فرمائش پر اسلائے میں کھی تھی ، کتاب کے حیر رآباد میں جناب عبد المجید قریثی کی فرمائش پر اسلائے میں کھی تھی ، کتاب کے حیر رآباد میں جناب عبد المجید قریثی کی فرمائش پر اسلائے میں کھی تھی ، کتاب کے حیر رآباد میں جناب عبد المجید قریثی کی فرمائش پر اسلائے میں کھی تھی ، کتاب کے

صفحات (۲۰۰) اور عنوانات ساڑھے جارسو کے قریب ہیں، کتاب میں مکنی زندگی اور مدنی زندگی کی دوبردی تقسیم کی گئی ہے۔

سیرت کی اردو کتابول میں مولانا عبد الصمدر حمائی (وفات ۱۳۹۳ه) کی کتاب در بینیم رِعالم، بھی خاص طور پرقابل ذکر ہے۔ اس کتاب میں آنخضر ت اللیہ کی بعث عمومی اور آپ کے عالمی دعوت کے فریضہ کونہایت محققانه انداز میں بیان کیا گیا ہے۔ یہ کتاب ۱۳۸۰ھ میں کسی گئی صفحات کی تعداد (۱۰۰۰) کے قریب ہے۔ ہندوستان کے مشہور صاحب قلم عالم وین مولانا سیر محد میاں صاحب (۱۳۹۵۔ ۱۳۳۱ھ) کی کتاب 'محدرسول اللہ' بھی اپنے موضوع پر بے نظیر ہے۔

شخ الحدیث مولا نامحمرز کریا کا ندهلوی مہاجر مدفئ (وفات ۲۰۸۱ه) اپنی مجلس میں اس کتاب کو بڑھا کر سنتے تھے، یہ کتاب (۲۰۸) صفحات پر شمل ہے۔ جناب نعیم صدیقی کی کتاب '' محسنِ انسایت'' بھی امتیازی شان کی حامل ہے۔ اس میں آنخضرت آلی ہے۔ اللہ بین آخضرت آلی ہے۔ اللہ بین آخضرت آلی ہے۔ اللہ بین آخضرت آلی ہے۔ اللہ بین آخض الت ندگی گوتر کی اور انقلا بی نقط نظر سے پیش کیا گیا ہے۔ آپ اس آخضرت آلی ہے کہ مون کی ہے، مصنف نے اپنی اس کتاب کے بارے میں یہ امید ظاہر کی ہے کہ عزیمت واستقلال کا درس حاصل کیا جائے گا اور مشکل ترین حالات میں اوائے فرض کا حوصلہ پیدا ہوگا۔ اس کے مطالعہ سے اپنے سب سے بڑے محسن کی صحیح قدر دلوں میں پیدا ہوگی، زبان و بیان کی دکشی اور رعنائی کے لئے نعیم صدیقی کا نام کافی ہے۔ یہ کتاب 1909ء میں لکھی گئی۔ ساڑھے سات سوصفحات پر پھیلی ہوئی ہے۔

چودھویں صدی ہجری اختیام کو پہنچ رہی تھی اور پندر ہویں صدی ہجری کا آغاز ہونے والا تھا، اس مرحلہ پرسیرت کی جوسب سے بہترین کتاب دونوں صدیوں کے لئے تھنہ کے طور پر منظر عام پر آئی وہ ہے' ''۔ کتاب کے مصنف عالم اسلام کے تھنہ کے طور پر منظر عام پر آئی وہ ہے' ''نی رحمت''۔ کتاب کے مصنف عالم اسلام کے

بلنديايه، ديده ورعالم دين مولاناسيد ابوالحس على ندوى (بيدائش ١٩١٨ء، وفات ١٩٩٩ء)، ہں، پیکتاب دل اور د ماغ، قدیم اور جدید دونوں کو متوجہ اور متأثر کرنے کی صلاحیت رتھتی ہے،اس میں نئ نسل کے نہم اور نفسیات کی پوری رعایت ہے، سلجھے ہوئے انداز اورعصری اسلوب میں نبی کریم کی وعوتی ، اصلاحی اور قائدانه زندگی کا بورا خاکه آگیا ہے،اعتدال اور توازن،مصنف کے قلم کالازمی وصف ہے، وہ یہاں پورے طور پر جلوه گرہے، ان کی ہرتحریر اور ہر کتاب، دردمندی، دلسوزی، دلکشی اور دل آویزی کی آئینہ دار ہوتی ہے، اس کتاب نے اس خوشگوار روایت کونہ صرف باقی رکھا ہے بلکہ موضوع کی معنویت سے اسے بچھآ کے بوھایا ہے،مصنف نے ترتیب میں مشرق و مغرب کے کمی میخانوں سے جام جراہے، جابجامختلف جغرافیائی نقشے دیئے گئے ہیں جن سے بعض حقیقتوں کو بھنے اور تاریخی مقامات کو جاننے میں بڑی مددملتی ہے۔ یہ کتاب دو حصول میں منقسم ہے۔ پہلے حصہ میں زمانہ بعثت سے سلح حدیبیتک کے واقعات ہیں اور دوسرے حصہ میں سلاطین وامراء کو دعوت اسلام سے لے کرآخرتک کے حالات ہیں، پیرکتاب تقریباً (۲۰۰) صفحات پر مشتمل ہے اور اس لائق ہے کہ ہر مسلمان اس سے فائدہ اٹھائے۔اس کتاب کاعربی اور انگریزی ایڈیش بھی طبع ہوچکا ہے۔ بندرہویں صدی ہجری کے آغاز میں جو کتابیں سیرت کے موضوع پر عالم وجود میں آئیں،ان میں تین کتابیں خصوصیت کے ساتھ قابلِ ذکر ہیں (۱)سیرت سرورعالم (۲) پیغمبرانقلاب اور (۳) ہادی عالم، اول الذکر کے مؤلف مولانا سید ابوالاعلیٰ مودودی (وفات ۱۳۹۹ھ) ہیں، یہ کتاب مولانانے منتقل طور پر کھی ہیں ہے بلکہ جناب نعیم صدیقی اور مولانا عبدالو کیل علوی ایم ،اے نے نہایت محنت و جانفشانی ، عرق ریزی اور بالغ نظری سے مولانا مودودی کے ان مضامین اور مباحث کو بردی خوبی کے ساتھ (مختلف کتابوں اور بالحضوص تفہیم القرآن کی مدد سے ) جمع اور مرتب کیاہے جن کا تعلق سیرت پاک سے ہے ، مولا نامودودی کے سامنے جب بیکام آیا تو وہ خود جیرت زدہ ہوگئے کہ اس عظیم الشان موضوع پر ان کی تحریروں میں اتنا کچھ مواد موجود ہے۔ مرتبین نے اپنے اس کام کوچار جلدوں میں کرنے کاعزم ظاہر کیا ہے جن میں دوجلد میں طبع ہو چکی ہیں۔

مولانا مودودیؒ نے اس مجموعہ سیرت کے بارے میں اپنے اس خیال کا اظہار کیا ہے کہ ' ہیا گرچ سیرت پرمستقل کتاب کی ضرورت کوتو پورانہیں کرتا ہے ہیکن اس میں جومضامین جمع کر دیئے گئے ہیں وہ انشاء اللہ لوگوں کو رسول اللہ اللہ اللہ گئے گئے میں کافی مدددیں گئے '، تاہم مطالعہ کرنے شخصیت اور آپ کے کارنامہ عظیم کو سمجھنے میں کافی مدددیں گئے ، تاہم مطالعہ کرنے والے کو چیرت ہوتی ہے کہ مرتبین کی صلاحیت اور مولانا کے مشورے اور جابجا اضافے نے منتشر مضامین پرمشمل اس کتاب کو بڑی حد تک ایک مسلسل اور مربوط کتاب سیرت بنادیا ہے۔ ہر دوجلد کے الگ الگ صفحات (۱۵۲۸) ہیں، اس طرح دونوں جلدیں (۱۵۲۸) مفحات پرمشمل ہیں۔

ٹانی الذکرکتاب 'میخمبر انقلاب' کے مصنف مشہور صاحبِ قلم مولا ناوحیدالدین خال ہیں، مولا ناکا مطالعہ وسیع ، گہرا اور عمیق ہے، واقعات سے نتائج کا اخذکر نا اور انہیں مؤثر ڈھنگ اور عصری اسلوب میں پیش کر نا ان کی امتیازی شان ہے۔ انہوں نے اپنی اس کتاب میں پنیمبر اسلام کو انقلائی اور دعوتی حیثیت سے پیش کیا ہے اور سیرت کے ایسے ہی واقعات کو متحب کیا ہے جن میں آپ کا یہ کر دار نمایاں ہے۔ مولا نا نے یہ کتاب متنقل طور پرفن سیرت کے مروجہ نظام کے مطابق مرتب نہیں کیا ہے ان بلکہ اپنی ان مختلف اور منتشر تحریروں کو ایک خاص انداز سے جمع کیا ہے جو ان کے ان مقاصد کے لئے مفید تھیں، یہ کتاب چار حصوں پر منقسم ہے، کل عنوانات (۲۰۸) اور مقاصد کے لئے مفید تھیں، یہ کتاب چار حصوں پر منقسم ہے، کل عنوانات (۲۰۸) اور مقاصد کے لئے مفید تھیں، یہ کتاب چار حصوں پر منقسم ہے، کل عنوانات (۲۰۸) ہیں۔

یہاں یہ وضاحت ضروری ہے کہ مصنف کے بعض افکار ونظریات، شیووں، اسلامی نقطہ نظر سے بعض قابلِ اعتراض پہلوؤں اور فکری غلطیوں ولغز شوں سے اختلاف کے باوجوداس کتاب کا تعارف ''اعترافِ حقیقت' کے طور پر کرایا گیا ہے۔ اس جزوی اعتراف کا مطلب ان کی شخصیت اور ان کے افکار واعمال سے کمل اتفاق نہیں ہے۔

تيسري كتاب " بادي عالم" كي مصنف مولانا محد ولي رازي بين، رازي صاحب مفتی اعظم مولا نامحم شفی (یا کستان) کے فرزنداور مشہور صاحب قلم وفقیہ مولا نا محرتقی عثانی کے بھائی ہیں ،سیرت کے موضوع بران کی بیہ کتاب نہ صرف اردو میں بلکہدوسری زبانوں کے کتب سیرت کوشامل کر کے اپنی مثال آپ ہے۔ انہوں نے یہ کتاب شروع سے آخرتک غیر منقوط (بغیر نقطہ )لکھی ہے، بڑی خوتی ہے کہ اتنی شدید پابندی کے باوجود عبارت سلیس ہے، ادبی حاشی بھی موجود ہے۔ ( ۲۰۰۸ ) صفحات پرمشمل مستقل سیرت کی کتاب ہے، یہ کتاب زبان وبیان پرمصنف کی غیر معمولی قدرت کا ظہار اور اردوادب کے ذخیرے میں ایک بیش بہا اور نادراضا فہ ہے،ال کتاب سے حضور کی سیرت کا اعجازی پہلوبھی نمایاں ہوتا ہے کہ آپ پر الی کتاب دشوار گذار مرحلہ ہے آسانی سے گذر کر ککھی گئی ہے، فیضی نے " سواطع الالہام'' کے نام سے عربی میں غیر منقوط تفسیر کھی تھی، اس کے بعد سیرت پرالی كتاب آنى ہى جائے تھى، ہندوستان میں بھى دہلى سے بير كتاب شائع ہو چكى ہے جس کی قدرو قیمت اورمصنف کی تعبیری قوت وصلاحیت کا سیح انداز ہ مطالعہ کے بعد بی کیاجاسکتاہے۔

عام ذہن اورطلبہ کی دین ضرورت کو پیشِ نظر رکھ کر جو کتابیں سیرت کے موضوع پرکھی گئی ہیں،ان میں رحمتِ عالم (مولانا سیدسلیمان ندویؓ)،خاتم الانبیاء

(مولا نامفتی محمد شفیع )، سیرت طبیبه (مولا نا قاضی زین العابدین سجاد میرتقی کا سیرتِ رسول كريم (مولا ناحفظ الرحمان سيوباروي )، مجموعه سيرت رسول (مولا نامحمر اسلم قاسم)، درِّ يتيم (مولانا ماهرالقادريُّ)، حيات طيبه (مولانا ابوسليم عبدالحيُّ)، رسولَ عربي، ہارے رسول ، ہمارے حضور ، خصوصیت سے قابلِ ذکر ہیں ، سیرت سے متعلق مقالات اورخطبات کے مجموع میں خطبات مدراس ،خطبات ماجدی ،رسول رحمت ، مقالات سيرت ، كاروان مدينه اور مردول كي مسيحائي (دوسرانام ذكر رسول) اجميت کے حامل ہیں۔ یہ مجموعے علی الترتیب مولانا سیدسلیمان ندوی، مولانا عبد الماجد درياباديُّ،مولانابوالكلام آزارٌ، ڈاكٹرمحر آصف قدوائيُّ،مولاناسيدابوالحسن على ندويُّ اور مولانا عبدالماجد دریا بادی کے ہیں،سیرت کے موضوع یردنبی رحت ''اور کاروانِ مدینہ کے علاوہ مولانا سیدابوالحس علی ندویؓ کی ایک اور کتاب ہے، جس کا نام ہے'' سيرت رسول اكرم مولانا عبدالله عباس ندوى اورمولا نامفتى فضيل الرحم للال عثاني کے خطبات سیرت کا مجموعہ کی الترتیب' سینمبر اُخلاق وانسانیت' اور'' نبی رحمت گا بیام رحت 'کے نام سے ہے، جے دار العلوم بیل السّلام حیدر آباد نے شاکع کیا ہے۔ سال روال (جولائي ٢٠٠٣ء) دارالعلوم بيل السلام كي دعوت يرخطبات سيرت كے لئے مشہور محقق مصنف اور سيرت نگار يروفيسر محدياسين مظهر صديقي (على كر مسلم یونیورسی )حیراآ بادتشریف لائے تھے، انہول نے دمسلم اقلیت کے مسائل اور ان کا حل، سیرت نبوی کی روشنی میں "کے عنوان سے ۱۵۰۰ سے زائد صفحات پر مشتمل علمی، تحقیقی اور تجزیاتی خطبات پیش کئے، جوعقریب دارالعلوم بیل السلام کےزیرِ اہتمام طبع ہوكرمنظر عام برآنے والے ہیں۔متاز عالم دین اورسیرت نگار،مولانامحراسلم قاسى كَ تَحْرِير كرده خطبات بعنوان مهيغمير اسلام اورا قنصادى نظام "كوجهي دار لعلوم بيل السلام شائع کرنے کاارادہ رکھتاہے، یہ خطبات بھی اپنے موضوع پراہم ہیں۔

سیرت کے موضوع پر مولانا سید محمد رابع حسنی ندوی اور مولانا سعید الرحلٰ عظمی کی کتاب بھی قابلِ ذکر ہیں۔ بید دونوں گرانفذر کتابیں سیرت کے مختلف پہلوؤں کواجا گر کرتی ہیں۔اول الذکر مصنف کی کتاب کانام''نفوشِ سیرت' ہے اور ٹانی الذکر سیرت نگار کی کتاب کانام' اسوہ حسنہ کے آئینہ میں' ہے۔

عربی سے اردومیں جوسیرت کی کتابیں منتقل ہوئی ہیں ان میں سیرت ابن مشام كامل (مطبوعه دبلي) سيرت سيدالانبياء، ترجمه الوفا باخوال المصطفى ، زاد المعاد، مدارج النبوة بهت بى اجم بين، نبوت كى حكمت اور فلسفه برمولانا قارى محرطيب كى كتاب أقتاب نبوت ، شاكِ رسالت اور مولانا سيد الوالحن على ندوى كتاب "منصب نبوت اوراس کے عالی مقام حاملین "سرمه بصیرت ہیں۔ پروفیسرمحد یاسین مظہرصد یقی کی ضخيم كتاب "وتنظيم رياست وحكومت عهد نبوي مين" اينے موضوع پرنهايت تحقيقي اور تفصیلی ہے۔سیرت کے مطالعہ کنندگان کے لئے بیہ کتاب معلومات کا ایک عظیم دفتر کوتی ہے ۔۔۔۔یوں تو اردو کے بہت سے رسائل وجرا کدنے نبی کریم اللہ سے متعلق اینے خصوصی نمبر نکالے ہیں۔لیکن واقعہ ہے کہ" نقوش" کے رسول نمبر (متعدد ضخیم جلدیں) کوان سب میں تفوق، برتری اور امتیاز حاصل ہے۔ مرتبین نے اس سلسلہ میں اپنی جنتجو کی مختلف جہتیں سامنے لائی ہیں۔حسنِ ترتیب اور مضامین سیرت کے احاطہ میں حوصلہ اور کمال دکھایا ہے۔ بلا شبہ ان کا بیمل قابلِ قدر اورلائقِ تحسین ہے۔

ہوگی،اور بیاصول ہے کہ جمجے معرفت، تجی محبت پیدا کرتی ہے،اور معرفت جتنی توی ہوتی ہے،محبت اس قدر حقیقت پندانہ ہے:

ہوتی ہے، محبت اس قدر شدید ہوتی ہے۔ شاعر کی بیات کس قدر حقیقت پندانہ ہے:

محم کی محبت دینِ حق کی شرط اول ہے اس میں ہو اگر خامی تو سب کچھ نامکمل ہے ہے سورت حال بھی نہایت افسوسنا ک ہے کہ آج مسلمانوں کی نئی سل عام طور پر نبی کریم ایس پر صادق آتا ہے:

یرنجی کریم ایس ہو آئی ہائے رہے پستی بشر باہمہ ذوتی آگی ہائے رہے پستی بشر بستی بشر بستی بشر بستی بشر بستی بشر بستی جہاں کا جائزہ اپنے جہاں سے بے خبر سے سارے جہاں کا جائزہ اپنے جہاں سے بے خبر

ہرمسلمان جانتا ہے کہ اسلام جائز حدود میں رہتے ہوئے اپنے مانے والوں کو تعلیمی ومعاشی اور دنیوی ترقیوں کی سمت قدم آگے بڑھاتے رہنے کی نہ صرف زبانی طور پر تلقین کرتا ہے، بلکہ ملی حیثیت سے راہیں بتا تا اور دست و باز وکوقوت پر واز عطا کرتا ہے، مگر یہ بھی کہتا ہے کہتم اپنے دین، خدا اور نبی سے وابستہ رہو، مسلمان ہونے کے لئے جن بنیا دی باتوں کی ضرورت ہے، ان سے آگاہ اور آشنار ہو شجر سے وابستہ رہے، یہاررکھی جاسکتی ہے۔

جہاں تک تعلق نی کریم آلیہ کی سیرت مبار کہ اور حیات طیبہ کا ہے، تو طبر انی کی ایک حدیث:

ی محبت (وسیع ترمعنی و مفہوم میں جس کی وجہ سے حضرت علیؓ ، حضرت فاطمہ ؓ ،
حضرت حسنؓ اور حضرت حسینؓ اور از واج مطہرات ؓ کے ساتھ صحابہ کرام اور صالحین بھی شامل ہوجاتے ہیں ) اور (۳) تلاوت ِقرآن کا جذبہ وشوق ۔ اس تعلیم کا فریدہوگا کہ جب بچہ بڑا ہوگا تو زندگی کے سی مرحلہ میں کوئی نظریہ اور کوئی شخص اس کا ''ذہنی اغوا''نہیں کرسکتا۔

سب جانتے ہیں کہ طوفان سے وہی گھر اور درخت متأثر ہوتا ہے جس کی بنیاد اور جڑمضبوط اور مشحکم نہیں ہوتی ،اگر بچوں کی اٹھان اورنشو ونما اسلامی خطوط اور دینی بنیادوں پر ہوتو اسلام ، دین اور سیر ت نبوی سے متعلق ہرضر وری سوال کا جواب وہ اپنی طفلانہ زندگی اور بزرگانہ دور ، دونوں میں آسانی کے ساتھ دیے سکتے ہیں ،اس کے لئے توجہ ، دلچیسی اورفکر واہتمام کی ضرورت ہے۔

محمد رضوان القاسمي ناظم دار العلوم بيل السلام حيدرآباد سرر جب۲۴۴ ه مطابق کی تمبرسون کئے

